
 קובץ 

עיונים 
ומחקרים

תשורה 
משמחת הנישואין של 

הת' מנחם מענדל ומרת מושקא שיחיו קפלן

יום שלישי שהוכפל בו כי טוב 

כ"ז תשרי ת'תשפ"ה





תשורה 
משמחת הנישואין של 

הת' מנחם מענדל ומרת מושקא שיחיו קפלן

יום שלישי שהוכפל בו כי טוב 

כ"ז תשרי ת'תשפ"ה

 קובץ 

עיונים 
ומחקרים



604 Empire Blvd.  Brooklyn, NY 11213
917-940-7162

Levkekaplan@gmail.com



פתח דבר 
זיכנו  הגדול  ובחסדו  גמלנו  אשר  הטוב  כל  על  להשי"ת,  והודי'  בשבח 
תחי'  מושקא  המהוללה  הכלה  עב"ג  שי'  מענדל  מנחם  הת'  ילדינו  בנישואי 

קפלן. 

להשתתף  לבוא  הואילו  אשר  ומכירנו  לידידינו  וברכותינו  תודותינו 
בשמחתנו ולברכנו בברכת מזל טוב. הא־ל הטוב הוא יתברך יברך אתכם ובני 
ואי"ה  בשר,  ועד  מנפש  מאליפות  בברכות  אחב"י  כלל  בתוך  שיחיו  ביתכם 

נשיב לכם כגמולכם הטוב ונשמח אתכם בשמחכתם. 

תשורה  לפניכם  להגיש  שמחים  הננו  ילדינו  כלולת  מיום  טוב  לזיכרון 
שחולק  התשורה  יסוד  ועל  אנ"ש  אצל  כנהוג,  החתונה  משמחת  למזכרת 
ולהפיץ  להדפיס  רבינו  בקשת  יסוד  ועל  דורינו.  נשיא  אדמו"ר  כ"ק  בחתונת 

חידושי תורה של תלמידי התמימים יחיו.  

ישיבה  ראש  להיות  שזכה  וסבו  מהחתן,  תורה  חידושי  כוללת  זו  תשורה 
הסתופף  והחתן  ובמונטריאל,  בסיאטל  ירבו,  כן  שנים  ליובל  קרוב  בתו"ת 
גליון  על  שנרשמו  הערות  כמה  וכן  חזקה,  שני  ג'  תחכמוני  בשבת  בצילו 

הגמרא של הסבא רבא שרגא מלך קפלן ע"ה. 

קול  ירושלים  ובחוצות  יהודה  בערי  ישמע  "מהרה  הייעוד  לקיום  ונזכה 
בגאולה  משיחנו  מלכינו  בהתגלות  כלה",  וקול  חתן  קול  שמחה,  וקול  ששון 

האמיתית והשלימה תכף ומיד ממש. 

ברוך בער ודינה עלה גורקין לוי יצחק ועלקא קפלן 





מפתח
...............................................................................................................ט דבר מלכות

הערות מהרה״ג הרב ר' שרגא מלך קפלן ע"ה סבא רבה של החתן

..............................................................................יח הערות קצרות על מסכת קידושין

הערות מהרה״ג הרב ר' ארי׳ לייב קפלן שליט"א סב של החתן

סי׳ א׳ זיקת יבמה.......................................................................................................כב

סי׳ ב׳ ספק קורב לו ספק קרוב לה..............................................................................לב

סי׳ ג׳ נגח ואח״כ הפקיר..............................................................................................לח

...................................................................................................מב סי׳ ד׳ רוכב ומנהיג

הערות מהחתן

.....................................................................................................מו סי׳ א׳ החובר חבר

.....................................................................................................נב סי׳ ב׳ שגגת עכו״ם

סי׳ ג׳ נפסקו הרצועות................................................................................................נה

..................................................................................................נח סי׳ ד׳ חשש ב׳ יב״ש

סי׳ ה׳ חש״ו בשחיטת קדשים...................................................................................סה

..................................................................סט סי׳ ו׳ כיסוי הדם בחולין שנשחטו בעזרה

סי׳ ז׳ נפלה סכין ושחטה............................................................................................עג

סי׳ ח׳ נזיר מצורע.......................................................................................................עו

...........................................................................................פג סי׳ ט׳ היתר מוכרי כסות





 דבר
מלכות



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן י
שיחותלקוטי 30

א. כתב הרמב"ם בריש הל' אישות: 

אשה  פוגע  אדם  הי'  תורה  מתן  „קודם 

אותה  לישא  והיא  הוא  רצה  אם   בשוק 

לבין  בינו  ובועלה  ביתו  לתוך  מכניסה 

עצמו ותהי' לו לאשה. כיון שנתנה תורה 

לישא  האיש  ירצה  שאם  ישראל   נצטוו 

אשה יקנה אותה תחלה בפני עדים ואח"כ 

תהי' לו לאשה שנאמר1 כי יקח איש אשה 

ובא אלי'".

וממשיך בהלכות שלאח"ז2 ש„ליקוחין 

אלו מצות עשה כו' הן הנקראין קידושין 

או אירוסין בכ"מ כו' וכיון שנקנית האשה 

ונעשית מקודשת אע"פ שלא נבעלה ולא 

נכנסה לבית בעלה הרי היא אשת איש כו' 

ואם רצה לגרש צריכה גט".

ולכאורה צ"ע, למה הקדים הרמב"ם 

כאן תיאור גדר האישות שקודם מ"ת, ולא 

„אם  מ"ת:  אישות שלאחר  בדין  התחיל 

ירצה האיש לישא אשה צריך לקנות אותה 

תחלה כו' ואח"כ תהי' לו לאשה כו'"3?

להלכה  הנפקותא  בפשטות,  והנה 

במגיד  וכמ"ש  נח,  בן  לגבי  היא  בזה"ז 

בהרבה  ומבואר  פשוט  „זה  כאן  משנה 

מקומות דלעכו"ם בייחוד בעלמא4 הויא 

1( פרשתנו כב, יג. ובסהמ"צ )מ"ע ריג( מביא 

וראה  ובעלה".  גו'  יקח  „כי  א(  כד,  )שם  הכתוב 

רמב"ם הוצאת פרענקל בשינויי נוסחאות. ואכ"מ.

2( ה"ב וג'.

הרמב"ם  בדברי  הכס"מ  שהקשה   3( וכמו 

„קודם  שמקדים  „קדשה",  איסור  גבי  ה"ד   לקמן 

מ"ת הי' אדם פוגע אשה בשוק כו' משנתנה התורה 

נאסרה הקדשה". — וראה לקמן סוף סעיף ו.

דעכו"ם  כאן,  לרמב"ם  הרש"ש  חי'   4( ראה 

אשתו וכיון שבא עלי' לשם אישות הויא 

לה אשת איש שחבירו עכו"ם חייב עלי' 

מלכים  מהלכות  ט'5  פרק  כנזכר 

ומלחמותיהן".

אבל לכאורה אין זה טעם להביא ענין 

זה בריש הל' אישות, שבהן מדובר רק 

לו  והי'  דישראל,  אישות  דין  אודות 

להביאו בהל' מלכים6, ששם מבאר דיני 

בני נח.

וכמו בדיני גירושין, דבריש הל' גירו־

שין כ' הרמב"ם רק דין גירושין דישראל 

)מבלי להקדים אופן הגירושין לפני מ"ת( 

— „אין האשה מתגרשת אלא בכתב שיגיע 

זה7   .  . גט  הנקרא  הוא  זה  וכתב   לה 

שנאמר בתורה8 ושלחה מביתו אין עניינו 

מביתו  שתצא  עד  גירושי'  יגמרו  שלא 

גירושי'  גמרו  לידה  גט  כשמגיע  אלא 

בהל'  ורק  בביתו";  היא  שעדיין  ואע"פ 

 — דב"נ  גירושין  דין  מבאר  מלכים9 

„מאימתי תהי' אשת חבירו כגרושה שלנו 

 משיוציאנה מביתו וישלחנה לעצמה או 

אינו קונה אלא בביאה )וראה לקמן סעיף ה(, „ואולי 

ביחוד דקאמר ר"ל בלא עדים".

שאינו  להיפך,  החידוש  ששם  אלא   — 5( ה"ז. 

חייב ע"י אירוסין או כניסה לחופה אלא רק „אחר 

ד„בייחוד  החידוש  כאן  ואילו  לבעלה",  שנבעלה 

בעלמא )גם בלי אירוסין או חופה( הויא אשתו".

הויא  בעלמא  ד„בייחוד  זה  שענין  6( ובפרט 

אשתו" אינו מפורש בהל' מלכים שם, כנ"ל בהערה 

הקודמת.

7( שם ה"ה.

8( פרשתנו כד, ב.

9( שם ה"ח.

תצא



איקובץ עיונים ומחקרים
שיחותלקוטי 31תצא

משתצא היא מתחת רשותו ותלך לה שאין 

להם גירושין בכתב".

האישות  בענין  זו  שהקדמה  וצ"ל, 

דקודם מ"ת נוגע לדין אישות דישראל 

)שלאחר מ"ת(.

ב. לכאורה הי' אפשר לבאר זה ע"פ 

משנ"ת במ"א10, שקודם מ"ת לא הי' שייך 

כל ענין „ליקוחין" אלו דלאחר מ"ת. כי 

ענין „אשת איש" )בפשטות( אינו שהאשה 

אלא  לאדם,  הנקנה  כחפץ  לבעל  קנוי' 

שאשה זו ואיש זה הם כמו מציאות אחת 

הכתוב11  לשון  ע"ד  זוג,  ע"י  שנעשית 

„ודבק באשתו". ולכן, לולא ציווי התורה 

ואח"כ   .  . תחלה  אותה  „יקנה   שהאדם 

שיש  לומר  מקום  אין  לאשה",  לו  תהי' 

על  שיחול  לפעול  שבכחם  „ליקוחין" 

האשה שם „אשת איש" כאשר עדיין אינה 

נבעלה  „לא  כי  „אשתו" במובן הפשוט, 

ורק  בעלה",  לבית  נכנסה  לא  ו)אפילו( 

ציווי התורה עושה מציאות של „ליקוחין" 

העושה את האשה לאשת איש.

ויש לומר שנפק"מ גם בזמן הזה בב"נ, 

שב"נ הקונה אשה בא' מדרכי הקנינים 

לשם אירוסין כו' — לא נפעל כלום ע"י 

לפני  כמו  פנוי'  היא  ועדיין  זה  מעשה 

הרמב"ם  וכדברי  ממש12.  הקנין  מעשה 

שם  וראה   — ואילך.   243 ע'  ח"ל  10( לקו"ש 

)ובהערה 34 שם( ביאור ל' אירוסין שבפרש"י )ויחי 

אשתי"  את  „הבה  מ"ש  וכן  יד(,  יט,  וירא  ט.  מח, 

)ויצא כט, כא. ובחדא"ג מהרש"א לסנהדרין )יט, ב( 

שכבר היתה מקודשת והויא אשתו(. ועוד.

11( בראשית ב, כד.

12( בצפע"נ עה"ת שמות )ב, א( דעמרם „הוסיף 

דשם  י"ל  אבל  מ"ת.  קודם  נישואין"  של   דין 

הדיוק „נישואין", והיינו כניסה לחופה, וכל' הגמ' 

כו'".  באפריון  „הושיבה  א(  קכ,  )ב"ב  שם  שמציין 

)יב, א( מפרש דעמרם  אבל במהר"ץ חיות לסוטה 

בהל' מלכים13 ש„אין ב"נ חייב על אשת 

חבירו עד כו' אחר שנבעלה לבעלה, אבל 

מאורסה או שנכנסה לחופה ולא נבעלה 

אין חייבין עלי'"14.

הקדים  זה  שמטעם  לומר,  יש  ועפ"ז 

כדי  מ"ת,  דקודם  אישות  דין  הרמב"ם 

להדגיש יותר החידוש שבגדר קידושין 

דלאחר מ"ת, וכדחזינן, שקודם מ"ת ה־

דרך היחידה ליצור גדר אישות היתה רק 

ע"י שחיים יחד כבעל ואשה — „מכניסה 

לתוך ביתו ובועלה כו'".

אין  כי  מספיק,  אינו  זה  ביאור   אבל 

בענין זה לכאורה שום נפק"מ להלכה גבי 

אישות דישראל.

קידושין  שנא  מאי  ועוד:   זאת 

מגירושין, דשם לא הקדים הרמב"ם גדר 

שהחילוקים  אף  מ"ת,  דלפני  הגירושין 

קידושין  בדין  וב"נ  ישראל  בין  הנ"ל 

שענין  דכיון  זב"ז.  תלויים  וגירושין 

האישות גבי ב"נ נוצר ע"י ההכנסה לביתו 

כו' )היינו חיי אישות בפועל(, הרי כך גם 

שילוחה )או היציאה( מביתו היא העושה 

את הגירושין, משא"כ בישראל שהאישות 

נבראה ע"י קנין ו„ליקוחין", ולכן ביטול 

קנין זה הוא ע"י כתב דוקא. וא"כ כשם 

שהקדים הרמב"ם דין אישות דקודם מ"ת 

כדי להדגיש החידוש בליקוחין דמ"ת, כן 

הו"ל להקדים דין גירושין דקודם מ"ת, 

הוסיף „מצות קידושין". וראה לקו"ש שם הערה 42. 

לקו"ש חי"ח ע' 290 הערה 57.

13( שם ה"ז.

דמשמע  עלי'",  חייבין  ש„אין  14( ומ"ש 

שלכתחילה אסור — י"ל שאין זה מפני שכבר חל עלי' 

אשת איש, אלא לפי דכיון שנכנסה לחופה כו'  שם 

ה"ז כמו התחייבות להנשא, וה"ז ע"ד הונאה או גזל 

כו' )וראה סנהדרין נז, א ובפרש"י שם ד"ה על הגזל. 

רדב"ז להל' מלכים שם ה"ח(. ואכ"מ.



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן בי
שיחותלקוטי תצא 32

גירושין  בדין  החידוש  להדגיש  כדי 

שאחרי מ"ת )שמתגרשת ע"י „כתב", גם 

כשהיא עדיין בבית בעלה(.

דיוק  עוד  בהקדים  זה  ג. ויובן 

ברמב"ם כאן:

בגדר אישות דישראל יש שני שלבים 

— אירוסין שהם הקנין וליקוחין )ע"י כסף 

כניסה  )ע"י  ונישואין  ביאה(  או  שטר 

לחופה(. ואע"פ שגם ע"י אירוסין לחוד 

כבר חל על האשה שם „אשת איש", מ"מ, 

כו"כ חיובים )גם של תורה( חלים רק ע"י 

לכל  ואשה  איש  הם  הרי  שאז  נישואין15, 

הדברים.

ועפ"ז צע"ק, שבריש הל' אישות מבאר 

)אירוסין(  הקידושין  ענין  רק  הרמב"ם 

ואילו דין נישואין לא הזכיר עד פרק י', 

אותה  „יביא  דכאשר  מבאר  שם16  שרק 

לו  ויפרישנה  עמה  ויתיחד  ביתו   לתוך 

)ו(יחוד זה הוא הנקרא כניסה לחופה והוא 

הנקרא נישואין בכל מקום . . והרי היא 

אשתו לכל דבר". ולכאורה הו"ל לבאר 

אישות,  הל'  בריש  תיכף  „נישואין"  שם 

ביחד עם ביאור שם קידושין ואירוסין.

תחילת  )רק(  „היא  קידושין  ואדרבה: 

מצות הנישואין . . אירוסין בלא נישואין 

ודאי לא השלים המצוה עדיין"17 )וכדיוק 

לשון הרמב"ם בכותרת להל' אישות, ש־

שהיא  המאורסה  נערה  בין  החילוק  15( כמו 

ספרי  כ־כד.  כב,  )פרשתנו  בחנק  ונשואה  בסקילה 

באופן  החילוק  ובכ"מ(;  סע"ב.  נב,  סנהדרין  שם. 

ואילך  ז  ל,  )מטות  ודנשואה  דארוסה  נדר  הפרת 

ובפרש"י שם. נדרים רפ"י(. ועוד.

16( ה"א.

בכס"מ  הובאה  הרמב"ם,  בן  ר"א  17( תשובת 

כאן פ"א סה"ב )ומתרץ עפ"ז ל' הגמ' )מו"ק יח, ב( 

„לארס דלא קעביד מצוה . . לישא . . דקא עביד 

מצוה"(.

המצוה היא „לישא אשה בכתובה וקידו־

שין", הרי שהמצוה היא הנישואין18(, וא"כ 

תמוה ביותר שלא ביאר ענין הנישואין 

תיכף בריש הל' אישות.

וביותר אינו מובן, שהרי בב' הפרקים 

הרמב"ם  ביאר  אישות  דהל'  הראשונים 

אלו,  להלכות  השייכים  שמות  עשרים 

ובסוף פרק ב' מונה כל העשרים שמות, 

החל משם „קידושין" )ומסיים „שים כל 

השמות האלו לעומתך תמיד כו' כדי שלא 

נהי' צריכין לבאר כל שם מהן בכל מקום 

שנזכיר אותו"( — ואילו שם „נישואין" לא 

הזכיר כלל שם.

שעיקר  להרמב"ם,  שס"ל  ד. ונ"ל, 

חידוש התורה בענין אישות דישראל הוא 

רק בגדר קידושין, וכנ"ל שכל גדר ליקו־

חין אלו נתחדש ע"י ציווי התורה, אבל 

בענין הנישואין, לא נשתנה מהות וגדר 

דענין  מ"ת.  קודם  שהי'  מכפי  האישות 

דחיי  המציאות  הוא  עצמם  הנישואין 

אישות, בלשון הרמב"ם „מכניסה לתוך 

ביתו כו' ותהי' לו לאשה", ובזה אין שינוי 

)עיקרי( בין קודם מ"ת ללאחר מ"ת.

„כיון  בלשונו  הרמב"ם  שדייק  וזהו 

שנתנה תורה נצטוו ישראל שאם ירצה 

האיש לישא אשה יקנה אותה תחלה כו' 

ומפרט  והולך  לאשה",  לו  תהי'  ואח"כ 

ענין „ליקוחין" אלו ולא הענין ד„לישא 

אותה" )נישואין(, כי חידוש התורה אינו 

לאשה"(  לו  )„תהי'  אשה"  „לישא  בענין 

גופא, שענין זה נשאר כמו שהי' קודם 

הקודמין  בליקוחין  רק  אלא  מ"ת, 

)ואח"כ  תחלה  אותה  „יקנה  לנישואין, 

תהי' לו לאשה(".

הרמב"ם  שהקדים  הטעם  גופא   וזה 

הרמב"ם  בן  ר"א  בתשובת  שמדייק   18( כמו 

שם.



גיקובץ עיונים ומחקרים
שיחותלקוטי 33תצא

מ"ת",  „קודם  האישות  ענין  סדר  ע"ד 

החידוש  להבין  הקדמה  )רק(  זו  שאין 

בקידושין של ישראל, אלא כדי לבאר שם 

נישואין )גם עתה לאחר מ"ת(, שזהו עיקר 

בלבד  זו  שלא  ונמצא,  האישות.  ענין 

שם  ביאור  כאן  השמיט  לא  שהרמב"ם 

נישואין, אלא אדרבה, זוהי התחלת הל' 

„קודם  הי'  כיצד  שמבאר  ]אלא  אישות 

מ"ת", כיון שזה לא נשתנה אחרי מ"ת[ — 

פרטיים  שמות  עשרים  מבאר  אח"כ  ורק 

מהשם  )החל  הנישואין  לענין  השייכים 

„קידושין"(.

לגי־ בין אישות  ועפ"ז מובן החילוק 

רושין, דכאן הקדים הרמב"ם דין אישות 

קודם מ"ת משא"כ גבי גירושין, כי בנוגע 

לאישות, הרי גדר האישות דקודם מ"ת 

הנישואין  בענין  מ"ת  לאחר  גם  נשאר 

)והחידוש דמ"ת הוא בהליקוחין שבאים 

הרי  בגירושין,  ואילו  הנישואין(;  קודם 

היציאה )ושילוח( מבית הבעל כפי שהוא 

אצל ב"נ, לא מהני כלל בישראל.

)שגדר  זה  שדבר  לומר,  ה. ויש 

נוגע  מ"ת(  אחר  נשתנה  לא  הנישואין 

יסוד שיטת הרמב"ם  זהו  כי  להלכה — 

נישואין(,  העושה  )שהיא  חופה  בגדר 

שמצינו כמה שיטות19 מהי כניסה לחופה, 

היינו  לחופה  שכניסה  פסק  והרמב"ם20 

„יחוד", „שיביא אותה לתוך ביתו ויתיחד 

עמה ויפרישנה לו" — והרי זה קרוב מאד 

לתיאור האישות דקודם מ"ת, ש„מכניסה 

לתוך ביתו ובועלה כו'". והיינו לפי שס"ל 

להרמב"ם שענין הנישואין שלאחרי מ"ת 

מ"ת,  שקודם  הנישואין  ענין  הוא  הוא 

כדי  ולכן  אישות,  דחיי  דהיינו המעשה 

וראה  שם.  וברמ"א  נה  ר"ס  אה"ע  19( שו"ע 

אנציקלופדי' תלמודית ערך חפה בתחלתו. וש"נ.

20( הל' אישות פ"י ה"א.

שיחול על האשה שם „נשואה" ה"ז שווה 

לדרך הנישואין שקודם מ"ת.

ואע"פ שיש נפק"מ בין נישואין דקודם 

מ"ת ונישואין לאחרי מ"ת, דקודם מ"ת 

)וכן בב"נ אחרי מ"ת( צ"ל חיי אישות ממש 

מספיק  בישראל  ואילו  כו'"(,  )„בועלה 

וכמ"ש  נשואה,  להשוותה  בלבד  ייחוד 

נקראת  לחופה  ד„משתכנס  הרמב"ם21 

נשואה אע"פ שלא נבעלה" — הרי נוסף 

לזה שגם ענין היחוד )לשם אישות( גופא 

]ובפרט  אישות22  מעשה  כמו  הוא 

שהרמב"ם מדייק שלא מספיק יחוד בלבד 

אלא צ"ל באופן ד„יפרישנה לו", וכמבואר 

בפוסקים23 דהיינו שצ"ל באופן של קבי־

עות, ולא שמביאה לתוך ביתו באופן דלפי 

שעה כו'[, הרי כ' הרמב"ם21 שיחוד זה 

צ"ל „ראוי' לבעילה, אבל אם היתה נדה 

אע"פ שנכנסה לחופה ונתיחד עמה לא 

גמרו הנישואין והרי היא כארוסה עדיין". 

וע"פ הנ"ל מובן הטעם בפשטות, כי זהו 

כל גדר ענין הנישואין, ההכנסה לתוך 

ביתו והחיים יחדיו כאיש ואשה, ולכן צ"ל 

יחוד הראוי לחיי אישות.

ו. ע"פ הנ"ל יש לבאר בדרך הדרוש 

הקשר והשייכות שבין תחילת ספר נשים 

לסוף ספר זמנים שלפניו.

הדיוק  גודל  הידוע  שע"פ  ובהקדם, 

בסדר הענינים שבספר הרמב"ם, מסתבר 

ספרי  י"ד  בין  עניני  קשר  שיש  לומר, 

הרמב"ם, שתחילת כל ספר היא בהמשך 

לסיום הספר הקודמו24.

21( שם ה"ב.

הי"ח.  פ"י  גירושין  )הל'  הרמב"ם  22( כפסק 

וראה גם הל' אישות פ"ג ה"ה ובמגיד משנה שם( 

„הן הן עדי יחוד הן הן עדי ביאה".

23( ב"ש וח"מ לשו"ע אה"ע שם.

מנזיר  תנא  מכדי  סוטה:  ריש  גמ'   24( ראה 



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן די
שיחותלקוטי תצא 34

ובעניננו — ספר זמנים וספר נשים — 

ההלכה  ומפורש:  גלוי  ביניהם  הקשר 

האחרונה דספר זמנים היא „הי' לפניו נר 

ביתו ונר חנוכה כו' נר ביתו קודם משום 

לעשות  נמחק  השם  שהרי  ביתו,  שלום 

שלום בין איש לאשתו, גדול השלום שכל 

בעולם  שלום  לעשות  ניתנה  התורה 

שנאמר25 דרכי' דרכי נועם וכל נתיבותי' 

נשים,  ספר  כל  תוכן  זהו  והרי  שלום". 

ענין ה„שלום שבין איש לאשתו".

ספר  שבהתחלת  עוד,  להוסיף  ויש 

נשים מודגש לא רק הענין ד„שלום בין 

איש לאשתו", אלא גם הפרט שענין ה־

שלום נפעל ע"י )מתן( תורה, כהסיום ממש 

דספר זמנים „שכל התורה ניתנה לעשות 

שלום בעולם".

שהרי, בהלכות הראשונות דספר נשים 

מדגיש הרמב"ם )כנ"ל( החידוש שנתחדש 

ע"י מתן תורה26 בענין האישות, „קודם 

מ"ת הי' אדם פוגע אשה בשוק כו' כיון 

שנתנה תורה נצטוו ישראל שאם ירצה 

האיש לישא אשה יקנה אותה תחלה כו' 

ואח"כ תהי' לו לאשה". ומובן בפשטות, 

קנין קודם שתהי' לו  שסדר זה שצריך 

לאשה, מורה על חוזק הקשר והקביעות 

ומיד  תיכף  הרי  מ"ת  דקודם  שביניהם. 

כשרצה הוא והיא „מכניסה לתוך ביתה 

וכמו  חזק,  קשר  כאן  שאין  ומובן  כו'", 

שהכניסה כך יכול לשלחה מביתו תיכף 

ומיד כשירצה27, ע"ד „בן לילה הי' ובן 

סליק מאי תנא דקא תנא סוטה. ועד"ז בגמ' ריש 

שבועות. ועוד. תוס' ריש ב"מ וריש ב"ב.

25( משלי ג, יז.

26( ראה לעיל הערה 12.

ה"ח(  פ"ט  מלכים  )הל'  הרמב"ם  27( כלשון 

„משיוציאנה כו' או משתצא כו' כל זמן שירצה הוא 

או היא לפרוש זה מזה פורשין".

לילה אבד"28; משא"כ לאחרי מ"ת, כיון 

שאינו מכניסה לביתו תיכף ומיד שפוגע 

ש„יקנה  ההקדמה  לאחרי  רק  אלא  בה, 

אותה תחלה כו'", מובן, שיש לזה קיום 

יכול  שאינו  ועד  יותר.  גדול  ותוקף 

לשלחה תיכף ומיד כשירצה, אלא „אם 

רצה לגרש צריכה גט"29.

]ועפ"ז מובן גם הטעם שאח"כ30 ממ־

שיך הרמב"ם בעוד דין שנתחדש במתן 

תורה — „קודם מ"ת הי' אדם פוגע אשה 

בשוק כו' וזו היא הנקראת קדשה, משנת־

נה תורה נאסרה הקדשה כו'", שגם תוכן 

דין זה הוא להוסיף שלום, כמו שביאר 

קדשה,  איסור  בטעם  במו"נ31  הרמב"ם 

שה„תועלות . . מניעת הקטטות . . אלו 

היתה הקדשה מותרת . . לא היו נמלטים 

מהמחלוקת וברוב הפעמים היו הורגים 

זה את זה או היו הורגים אותה כו'"[.

ז. ויש לומר, שגם משנת"ל בכוונת 

הרמב"ם בריש הל' אישות, שחידוש ה־

תורה הוא בעיקר בענין הקידושין, ואילו 

האישות  ענין  כמו  הוא  הנישואין  ענין 

דקודם מ"ת, יש לו קשר לדברי הרמב"ם 

בסוף ספר זמנים.

ויובן זה בהקדים דיוק לשון הרמב"ם 

בעולם",  שלום  לעשות  ניתנה  „התורה 

והרי התורה ניתנה לישראל דוקא, „מור־

שה קהלת יעקב"32, וא"כ הול"ל „לעשות 

אומרו  ומהו  )וכיו"ב(,  בישראל"  שלום 

„לעשות שלום בעולם"?

28( יונה ד, י.

29( להעיר ממו"נ )ח"ג פמ"ט( בטעם שגירושין 

אלא  מביתו  שילוחה  ע"י  או  בלבד  בדברים   אינם 

רק ע"י שטר.

30( ה"ד.

31( שם.

רמב"ם  רע"א.  נט,  סנהדרין  ד.  לג,  32( ברכה 

הל' מלכים פ"ח ה"י.



וטקובץ עיונים ומחקרים
שיחותלקוטי 35תצא

ע"פ  זה  לבאר  אפשר  הי'   לכאורה 

דברי הרמב"ם33, ד„צוה משה רבינו מפי 

הגבורה לכוף את כל באי העולם לקבל 

מצות שנצטוו בני נח", וכן, שב"נ שקיבל 

על עצמו שבע מצות ונזהר לעשותן אינו 

מחסידי אומות העולם אלא א"כ עושה 

אותן „מפני שצוה בהן הקב"ה בתורה"34, 

וא"כ פעולת התורה היא גם בב"נ, שע"י 

קיום ז' מצות ב"נ נעשה שלום בהם.

הלשון  כפל  גם  לבאר  יש   ]ועפ"ז 

בכתוב „דרכי' דרכי נועם וכל נתיבותי' 

שלום": החילוק בין „דרך" ו„נתיב" הוא, 

ואילו  וגדולה,  רחבה  דרך  היא  דדרך 

נתיב הוא שביל צר וקטן35. ובענייננו — 

„דרך" קאי על תרי"ג מצוות התורה ש־

ניתנו לישראל דוקא, שזהו החלק הגדול 

והעיקרי שבתורה, ואילו „נתיבותי'" קאי 

על ז' מצות ב"נ, שהם רק חלק הכי קטן 

כו'.

וזהו הטעם שגבי „דרכי'" נקט „נועם" 

„שלום":  אומר  „נתיבותי'"  וגבי  דוקא, 

גדר  עצם  היא  בב"נ  התורה  פעולת 

השלום, משא"כ בבנ"י, ד„כל איש ישראל 

ישראל  „כל  חברים"36,  אחד  כאיש  גו' 

עצם  מצד  השלום  ענין  ישנו  אחים"37, 

היא  התורה  ופעולת  נפשם,  תכונת 

33( הל' מלכים שם.

34( הל' מלכים שם הי"א.

35( ראה אוה"ת לנ"ך ח"א עה"פ משלי שם )ע' 

תקנד(. וש"נ. מאמרי אדמו"ר האמצעי בראשית ע' 

ו.

36( ס' שופטים כ, יא. תניא אגה"ק סו"ס כב. 

שם סל"א. וראה הערה הבאה.

37( ראה פ' תצא כב, ב. יחזקאל יח, יח וברד"ק. 

מתנות  הל'  רמב"ם  א.  נשא  תנחומא   ועייג"כ 

עניים פ"י ה"ב. ירושלמי נדרים פ"ט ה"ד ובקה"ע 

שם. רדב"ז להל' ממרים פ"ב ה"ד. תניא פרק לב. ס' 

המצות להצ"צ מצות אהבת ישראל. ובכ"מ.

ענין  גם  שיהי'  גופא,  בשלום  להוסיף 

ה„נועם"38[.

אבל אין זה ביאור מספיק, כי מלשון 

הרמב"ם „כל התורה ניתנה לעשות שלום 

בעולם", מוכח, דמ"ש „שלום בעולם" אין 

כוונתו לפעולת ז' מצות ב"נ בב"נ, אלא 

לפעולת תרי"ג מצות דישראל.

בפעולת  בזה:  הביאור  לומר  ויש 

התומ"צ יש ב' סוגים: הנהגות בדברים 

בבנ"י  ורק  אך  ששייכים  שבקדושה 

ומעיקרא אינם עניני ה„עולם"; וענינים 

יש דוגמתם גם אצל אוה"ע,  שבכללות 

אלא שבהם גופא נעשה שינוי עיקרי ע"י 

עושה  שהתורה  באופן  התורה,  נתינת 

„שלום בעולם", שבעניני ודרכי העולם 

נתוסף ענין השלום39.

כוונת  שעיקר  הרמב"ם,  שכ'  וזהו 

נתינת התורה למטה, אינה )כ"כ( בשביל 

פועלת הת־ פעולת התומ"צ מה שהיא 

נשאות אצל בנ"י ומגבי' אותם למעלה מן 

העולם, אלא אדרבה, מה שעל ידה נפעל 

חידוש ותוספת „שלום" בעניני העולם גו־

פא )„שלום בעולם"(.

וענין זה הוא בהדגשה בענין „שלום 

שממשיך  מה  שזהו  לאשתו",  איש  בין 

הרמב"ם בריש הל' אישות, אודות גדר 

אישות קודם מ"ת, דגם אז הי' גדר של 

אישות, שיש דרך ליצור ענין האישות, 

„ותהי' לו לאשה", שזה עצמו הוא ענין 

פועלת  גופא  בזה  אבל  „שלום",  של 

בעולם", שנתוסף בענין  התורה „שלום 

עה"פ  באוה"ת  שהובאו  מפרשים  38( ראה 

משלי שם.

לחבירו.  אדם  שבין  המצות  הם  39( ובעיקרם 

ולהעיר מל' חז"ל )שבת לא, א( „זו היא כל התורה 

גנבה  גזלה  „כגון  הב'(  )בפי'  שם  וברש"י  כולה", 

ניאוף ורוב המצות".



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן זט
שיחותלקוטי תצא 36

על  )נוסף  בו  שיש  באופן  ה„שלום", 

„שלום"( גם ענין ה„נועם", ע"י שקודם 

הנישואין צריך לקנות את האשה תחילה 

„ואח"כ תהי' לו לאשה".

בגדר  הנ"ל  ענין  לבאר  ח. ויש 

קידושין ונישואין ע"פ פנימיות הענינים:

הם  וכלה,  חתן  ואשה,  שאיש   ידוע 

משל על הקב"ה וכנסת ישראל, שהקשר 

נמשל  שבשמים  לאביהם  ישראל  של 

לאירוסין ונישואין. והחילוק ביניהם הוא: 

אירוסין שהם „קידושין" — מלשון „אסר 

לה אכולי עלמא כהקדש"40 — מורה על 

המשכת קדושה עליונה על האדם, של־

מעלה מעלה מגדרי העולם, שלכן היא 

בהבדלה מן העולם — קדושה מלשון הב־

דלה41 — הפועלת באדם פרישות והבדלה 

מן העולם )איסור, שלילה(42; משא"כ ענין 

הנישואין הוא, כאשר קדושה זו נמשכת 

בהאדם בפנימיות, עד שהאדם, גם כפי 

שהוא בהגבלות הגוף והעולם, נעשה כלי 

לקדושה זו.

וזהו שענין הנישואין כשלעצמו )היינו 

היחוד וההמשכה בפנימיות( אינו עיקר 

החידוש דמ"ת, כי התנועה דהמשכת אור 

40( קידושין ב, ריש ע"ב.

41( ראה תניא פמ"ו )סו, א(.

הם  שקידושין  בכ"מ  מהמבואר   42( להעיר 

בחי' מקיף, שלכן מקדשין בטבעת דוקא )תו"א ס"פ 

ויגש. ובכ"מ(.

הקדושה בפנימיות ישנה גם קודם מ"ת 

)היינו באור האלקי המוגבל, שלפי ערך 

הוא  התורה  חידוש  ועיקר  העולמות(; 

בענין הקידושין, שהיא המשכת קדושה 

שלמעלה מגדרי העולם, שזו אינה בכחו 

של אדם מצד עצמו אלא רק בכח התורה;

אלא שלאחרי שניתן לאדם הכח להמ־

שיך קדושה זו, הרי הנישואין הבאים אחר 

זו  עליונה  קדושה  נמשכת  שבהם  כך, 

בפנימיות, הם בדרך ממילא באופן אחר 

חזק  וקשר  קביעות  של  באופן  לגמרי, 

היא  בפנימיות  שההמשכה  כיון  )כנ"ל(, 

מקדושה זו שלמעלה מגדרי העולם43.

לא  היא  הכוונה  תכלית   ואדרבה: 

בענין הקידושין )שהאור נשאר בבחי' הב־

דלה ומקיף(, אלא דוקא בענין הנישואין, 

ניתנה  התורה  „שכל  הרמב"ם  וכלשון 

המשכת  שהיא  בעולם",  שלום  לעשות 

יהי'  זה  שענין  דוקא,  בעולם  הקדושה 

בגילוי לעת"ל, וכמרז"ל44 שבעת מ"ת הי' 

בין  הנישואין  וענין  האירוסין,  ענין  רק 

בגאולה  יהיו  ישראל  לכנסת  הקב"ה 

צדקנו,  משיח  ע"י  והשלימה  האמיתית 

יבוא ויגאלנו ויוליכנו קוממיות לארצנו, 

במהרה בימינו ממש.

)משיחת ש"פ תשא תשמ"ט(

43( להעיר מלקו"ת שמע"צ צא, א.

44( שמו"ר ס"פ טו. נת' ע"ד החסידות בתו"א 

שם. לקו"ת שה"ש מח, סע"א. ועוד.



הערות
  מהרה״ג שרגא מלך קפלן ע"ה

סבא רבה של החתן



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן חי

הערות קצרות על מסכת קידושין
הרה״ג הרה״ת שרגא מלך קפלן ע״ה

ראש ישיבה בתות״ל לוד אה״ק יצ״ו

]א[

איש  יקח  כי  דתניא  מהכא  לה  מייתי  ותנא  ע״ב  ד  דף  קידושין  גרסינן 

ד״ה  פרש״י  וגו׳  בה  מצא  כי  בעיניו  חן  תמצא  לא  אם  והי׳  ובעלה  אשה 

ליה  כסף נפקי  מאין  לעיל  יהודה  רב  להו  דיליף  כסף  קידושי  וז״ל  ותנא 

לתנא מקיחה שדה עפרון עכ״ל.

פי׳  שהם  ואימא  ד״ה  ע״ב  ג  בדף  התוס׳  על  חולק  שרש״י  ונראה 

כסף.  דאין  להדרשא  ס״ל  וכן  קיחה  דקיחה  דורש  ג״כ  בסוגיין  שהתנא 

ונראה שרש״י ס״ל שבאמת הם חולקים אהדדי רק שהגמ׳ עושה צריכותא 

להסביר הפסוק אליבא דידן אבל האי תנא סובר שעיקר קנין כסף לומדים 

בקנין  אלא  בכלל  כסף  בקנין  מדבר  לא  יקח  דכי  וקרא  כסף  דאין  מקרא 

ביאה וכמו שכתוב כי יקח איש אשה ובעלה והקיחה היא הביאה.

כסף  גם  הוא  יקח  דכי  הו״א  יקח  דכי  לאו  שאם  הגמרא  שאומרת  ומה 

דידה וקמ״ל שאינה מועיל ואם כן גם התנא דאין כסף בעי לקרא דכי יקח 

הקיחה  שצריך  שכיון  כתב  ד״ה  ע״ב  ד  דף  כהתוס׳  ס״ל  רש״י  שבזה  י״ל 

להיות באיש אין לחלק בין קידושי כסף לקידושי ביאה.

קנין  של  הלימוד  ועיקר  שאדרבה  סובר  קיחה  קיחה  של  התנא  אמנם 

הברייתא  כמו  הלימוד  על  אזיל  כסף  דאין  והדרשא  מקיחה  לומדים  כסף 

אלו ימי נערות כו׳ והוא לא סובר מה שהגמ׳ אומרת שאולי נאמר שהכסף 

)וי״ל  אביה  בית  בנעוריה  מדכתיב  שלומדים  סובר  לאביה  ולא  לה  שנותן 

שרש״י אזיל לשיטתו בבא קמא דף נב ע״א עי״ש( שלומד שקדושיה לאביה.

ומה שהגמ׳ דוחה ההוא בהפרת נדרים הוא דכתיב זהו אם לא הי׳ לנו 



יטקובץ עיונים ומחקרים

הפסוק של מעשי׳ ידיה לאביה, אבל לאחר שהתורה חידשה דמעשי׳ ידיה 

אלא  אביה  בבית  היא  נדרים  לענין  דוקא  שלאו  מילתא  גילוי  זהו  לאביה, 

הלא  מתני׳  דכך  להסברא  סובר  ולא  אביה,  בבית  היא  ממון  עניני  שלכל 

אפי׳ העדפה של מעשה ידיה שלך ואפי׳ מתו שלו נותן לה מזונות.

]ב[

דאכלה  לי׳  פשיטא  מיפשט  מדאורייתא  אמר  רבינא  ע״ב  י  דף  גרסינן 

ומקשים  כו׳.  ולא חיישינן לסמפון  וכו׳  וכו׳ ק״ו  לי׳  ומדרבנן הוא דשלים 

בתרומה  אוכלת  היא  הרי  התורה  ומן  מדרבנן  הוא  שהחשש  כיון  העולם 

ולמה  הק״ו  לכאן  מה  לסמפון  חיישינן  שלא  ראי׳  להביא  רק  לנו  וצריכים 

לא סגי ליה בזה שלא חיישינן לסמפון בשפחה כנענית.

לסמפון  חיישינן  שלא  ראי׳  מביאים  סתם  היה  שאם  נראה  כן  ועל 

נישואין  שייך  לא  כנענית  שבשפחה  שכיון  אומרים  היינו  כנענית  בשפחה 

ואם היו חוששים לסמפון היתה נאסרת לאכול בתרומה לעולם והיה נמצא 

גזרו חכמים  זה  ואולי בשביל  דין של שפחה אוכלת בתרומה,  שמפקיעים 

ולא  לגזור  מפרש  זה  ועל  בתרומה  תאכל  לא  האירוסין  מן  ישראל  דבת 

מפקיעים כאן דין של גזירה ועל זה מביא הק״ו שמדרבנן כיון ששמה אף 

גם  שעומדת  כיון  אבל  לסמפון  לחשוש  לגזור  לנו  יש  לה  עומד  לא  הדבר 

וע״כ  כאן לחשוש לסמפון  וק״ו שאין  וא״כ כ״ש  לה ממון  אין  לזה  קודם 

צריכים לראי׳ מהק״ו.

]ג[

התוס׳ דף יא ע״ב ד״ה והרי טענה הקשו על פרש״י וז״ל ועוד קשה מה 

דפי׳ דאתי לאפוקי ממ״ד טענו שתי מחיטין כו׳ דהא בפרק שבועת הדיינין 

דשמואל  אליבא  אתי  חשוב  דבר  כסף  דמה  דרשא  דהך  משמע  ע״ב(  )דל״ט 

דלרב ס״ל דכסף לכפירה הוא דאתא כו׳ עי״ש.

חשוב  דבר  הוי  כלים  דסתם  הדרשא  אליבא  אזיל  דרב  לתרץ  ונראה 

ואפילו אם לא שוה שוויות כסף ואם היה כתוב בתורה רק כספם פי׳ משום 

כלי בעצמו  כו׳  כמו לסברא ראשונה  כל שכן  שכלים מספיק מהא שוויות 

רק שאם  סובר  ולכן  דעצמו,  בד״ה  התוס׳  כמו שמבארים  דבר חשוב  הוא 

הי׳ כתוב רק כלים לבד הי׳ יודעים שצ״ל שוה כסף הטענה רק שהכפירה 

בכסף  גם  דבר חשוב  היא  בכלים  רק  כי  יודעים  הי׳  לא  זה  כסף  צ״ל שוה 



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן כ

לומר  כסף  כתוב  למה  וממילא  כסף  מעה  רק  הוא  ושם  חשוב  דבר  צ״ל 

שהכפירה זו שוה כסף וזהו לכפירה הוא דעתו עכשיו.

ואין  פרש״י  לפי  הקשה  שהמקשן  דרב  אליבא  הגמ׳  לקושיית  ונחזור 

יודעים שצ״ל שוה כסף עיקר הקנין היינו לא שאם הכונה שוי׳ כסף למה 

כוון לכסף שהן  ולא כסף שבכסף רק מטבע שהוא מעה  וכספם  לא כתוב 

מטבע ואין מטבע פורעת וכסף וע״ז בא לתרץ למה כותב כסף ולא כספם 

וכו׳ ודוק.

****



הערות
   מהרה״ג ארי׳ לייב קפלן 

 שליט"א
סב של החתן



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן כב

סי׳ א׳ זיקת יבמה
שמתה  יבם  שומרת  רב  אמר  הונא  רב  אמר  ע״ב  יז  דף  יבמות  גרסינן 

אמר  יהודה  רב  אמר  ע״ב  יח  ובדף  זיקה  יש  קסבר  אלמא  באמה  מותר 

הרי  זיקה  יש  קסבר  אלמא  באמה  אסור  שמתה  יבם  שומרת  שמואל 

מחלוקת רב ושמואל אם יש זיקה.

אסור  שזינתה  יבם  שומרת  בדין  ושמואל  רב  נחלקו  ע״א  צו  בדף  הנה 

אינה  אמר  ושמואל  בזנות  ומיפסלא  איש  כשאת  היא  הרי  אמר  רב  ליבמה 

דרב  עצמם  סותרים  ושמואל  רב  הרי  ולכאורה  מיפסלא  ולא  איש  כאשת 

סובר  זיקה  דיש  שסובר  ושמואל  איש  כאשת  יבמה  סובר  זיקה  אין  שסבר 

ג״כ  שהקשה  יבמות  מס׳  על  נפתח  מי  בספר  ומצאתי  איש.  כאשת  דאינה 

זה  תלוים  ושמואל  דרב  הפלוגתות  ב׳  דבאמת  ליישב  ורוצה  זו  קושיא 

על  הוא  הזיקה  אם  הוא  הפירוש  זיקה  ביש  ושמואל  רב  דמחלוקת  בזה, 

זיקה  עליה  שאין  היינו  זיקה  אין  שסובר  דרב  היבמה,  על  או  היבם  האח 

ולכן מותר באמה ולכן הרי היא כאשת איש שהזיקה היא עליה ולא עליו, 

כשאת  אינה  ולכן  באמה  אסור  ולכן  עליו  זיקה  יש  סובר  שמואל  משא״כ 

לומר  מסתבר  דלא  מובנים  אינם  ודבריו  עכת״ד.  זיקה  עליה  שאין  איש 

שהמחלוקת יש זיקה או אין זיקה זהו אם הזיקה עליו או עליה דבפשטות 

למהוי  אלימא  זיקה  אם  שהמחלוקת  מפרש  שרש״י  כמו  הוא  המחלוקת 

כארסתו ומהיכי תיתי לחלק שעליו ולא עליה או להיפך.

אסורה  הרי  שלכן  ביבמתו  ליבם  וזכותים  אגודות  שיש  ודאי  זה  והנה 

שם  דמבואר  ע״ב  פג  דף  גיטין  מגמ׳  לזה  מפורשת  וראיה  לשוק  היבמה 

זקוקה  שהיא  ליבמה  מה  ע״ב  ד  דף  קידושין  מגמ׳  וכן  לה  אסר  דיבם 

ביבמתו,  יבם  וזכותים  אגידות  דיש  מפורש  הרי  שם,  ברש״י  עי׳  ועומדת 

אמן  חי  שטיתי  שלא  אמן  ע״ב  יח  דף  סוטה  מגמ׳  ראיה  להביא  יש  וכן 

היבם  על  נאסרה  זינתה  שאם  מזה  ומוכרח  ושומ״י  ארוסה  שטיתי  שלא 

נאמר  ואם  עמה  מתנה  היה  לא  עליה  אסורה  היתה  ולא  שתבעל  דכל 



כגקובץ עיונים ומחקרים

היבם,  על  לאוסרה  ענין  זה  א״כ מה  אישות  בצד  כלל  ביבם  אגודה  דאינה 

והמחלוקת רב ושמואל היא אם הזיקה היא כ״כ עד שהוא אסור באמה.

המת  מאישות  זהו  אם  ביבמתו  ליבם  שיש  זו  בזיקה  לחקור  יש  והנה 

שלא נפקע ונתרוקן ליבם והיינו שבמקום יבום אין מיתת הבעל מתרת או 

מחמת  לא  אבל  ביבמתו  ליבם  חדשה  זיקה  התורה  חידוש  זהו  זו  שזיקה 

)וראה אתוון דאורייתא כלל ח׳ שחקר כעין זה( ולפי הצד הא׳ שאישות  אישות המת 

הבעל נתרוקנה ליבם היינו דהיבם קם תחת הבעל.

מרבה  אדרבה  ע״ב  קח  דף  בב״ב  הגמ׳  ומסקנת  הו״א  שזהו  לומר  ויש 

אלא  יבום  יש  כלום  הגמ׳  ומשני  ליבום  אחיו  תחת  קם  שכן  האח  את  אני 

אחיו  של  אישות  יורש  שהיבם  יבום  שענין  סבר  דהו״א  בן  שיש  במקום 

מתרצת  וע״ז  לבן,  קודם  בירושה  שיהיה  סברא  יש  ולכן  במקומו  ונהיה 

שקם  ענינו  שאין  מוכח  דמזה  בן  שיש  במקום  אלא  יבום  יש  כלום  הגמ׳ 

במקום  ולכן  לאחיו שם,  להקים  התורה  מן  זיקה  לו  אלא שיש  אחיו  תחת 

בן אין יבום.

אלא שצריך ביאור איך יכתן לומר שאישות הבעל לא נפקע ע״י מיתה 

הרי לכאורה מיתת הבעל מתיר וא״כ גם במקום יבום יתיר אף שזהו גזה״כ 

בקידושין  בכלל  הנה  אופנים  בב׳  זאת  לבאר  ויש  בזה  הביאור  מהו  אבל 

אכו"ע  שנאסרת  ב׳  לו  מיוחדת  נעשית  קידושין  שע״י  א׳  ענינים  ב׳  ישנו 

של  הקנין  ומתבטל  מבעלה  דנכרת  הגרושין  בענין  גם  ישנו  דבר  ואותו 

הבעל ב׳ נעשית מותרת לכולי עלמא.

א׳  ב׳ אופנים  ג״כ על  והגירושין אפשר לומר  והנה בפעולת הקידושין 

לו  מיוחדת  שנעשית  בנוגע  רק  הוא  וגירושין  בקידושין  הפעולה  שעיקר 

ב׳ שפעולת הקידושין  ונתבטל הקנין שלו בה,  נפקע  ובגירושין  לו  וקנויה 

וממילא  אכו״ע  שנאסרת  פועל  שהקידושין  לעלמא  בנוגע  הוא  והגירושין 

ונכרת  נפקע  וממילא  אכו״ע  להתיר  פועל  וגירושין  לו  מיוחדת  נעשית 

על  הוא  וגירושין  קידושין  שפעולת  אופן  בעוד  לומר  אפשר  )ובאמת  ביניהם.  שיש  הקשר 

שני הפרטים הן בזה שנעשית מיוחדת והן בזה שנאסרת אכו״ע וכן בגירושין(.

מה  זהו  הקידושין  לומר שעיקר מעשה  אפשר  איך  ביאור  אלא שצריך 

שאוסרה אכו״ע ולכאורה איך יכול לאסורה הרי אין אדם אסור דבר שאינו 

שלו ואם עיקר הקידושין זהו מה שקונה אותה וממילא יכול לאוסרה אבל 

אם עיקר מעשה זהו מה שאסורה, איך יכול לאוסרה. ובפשטות י״ל דאינו 

אכו״ע,  ולאוסרה  לקדשה  יכול  לכן  מסכימה  שהאשה  מאחר  כלל  קשה 



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן כד

אמנם לפי דברי הר״ן בנדרים דף ל ע״א דמבאר בענין הקידושין שרצונה 

של האשה אינו פועל דבר אלא מאחר שמסכמת מבטלת נפשה והוה כמו 

הפקר והוא זוכה אותה מן ההפקר וא״כ הרי צריך קודם לזכות בה ואח״כ 

יכול לאסורה, הרי אינו יכול להיות המסובב קודם הסיבה.

אכו״ע  שאסורה  מה  זהו  הקידושין  דעיקר  הצד  שלפי  לומר  ויש 

דאי  משום  זהו  הר״ן  דברי  הכרח  דכל  כלל  הר״ן  לדברי  להגיע  צריך  לא 

סיוע  זהו  זה מה שהיא מסכימה  והאי  כי תקח  ולא  יקח  כי  כתיב  הרי  לאו 

שאסורה  מה  זהו  הקידושין  שעיקר  נאמר  אם  אבל  הקידושין  למעשה 

במה  כלל  בזה  מסייעת  אינה  הרי  ממילא  נעשה  לו  שמיוחדת  ומה  אכו״ע 

שנעשית מיוחדת לו שזה הרי נעשה ממילא, והסכמת האשה פועל רק מה 

שיכול לאוסרה אכו״ע, ועי״ז ממילא נעשית מיוחדת לו.

ואין להקשות ע״ז דא״כ מהו הפירוש כי יקח וכו׳ דאם כי יקח הכוונה 

אכפת  ומה  אכו״ע  לאסורה  בזה  מסייעת  היא  הרי  אכו״ע  שאוסרה  מה 

על  קאי  איש  יקח  דכי  כיון  לו  מיוחדת  שנעשית  בזה  מסייעת  שאינה  לי 

יקח  כי  הכוונה  ואם  תקח,  כי  ולא  יקח  כי  אמרנין  וע״ז  לעלמא  איסורא 

תלקח  כי  לכתוב  צריך  היה  הרי  יקח  כי  כתיב  למה  מיוחדת  שנעשית  ע״ז 

מה  הוא  העיקר  שבקידושין  אומרים  כשאנו  אף  לומר  דיש  ממילא  בדרך 

מידי  פועל  אינו  לו  מיוחדת  שנעשית  הפירוש שבמה  אין  אכו״ע  שאוסרה 

ענין  ג״כ  פועל  וממילא  אכו״ע  שאוסרה  מה  בזה,  פעולתו  שבעיקר  אלא 

זה שנעשית מיוחדת לו  יקח קאי על  כי  לו, ומה שכתוב בתורה  המיוחדת 

פעולתו  מתבטא  שעיקר  אלא  בזה,  ג״כ  פועל  הוא  שהרי  ממילא  זה  ואין 

הוא בזה שאוסר אותה אכו״ע וממילא יכול לפועל הכי יקח מאחר שכבר 

ובזה  אכו״ע  האיסור  להיות  צריך  שמקודם  והיינו  אכו״ע  אסורה  נעשה 

מתחיל הקידושין ואח״כ המיוחדת לו וע״ז א״צ דעתה ומה שהיא מסייעת 

בזה לאסור עצמה אכו״ע לא איכפת לי שהרי לא ע״ז קאי הכי יקח בעיקר 

כי עיקר הכי יקח שלוקח אותה לעצמו שנעשית מיוחדת, ויש להאריך בזה 

ואכ״מ.

דרבנן  לישנא  ומאי  קידושין  ריש  הרי״ם  החידושי  ממש״כ  ולהעיר 

שלוקח  ענין  ג״כ  בקידושין  יש  דמדאורייתא  כהקדש  אכו״ע  לה  דאסר 

ארוסה  שאין  מדרבנן  אבל  תרומה  אכילת  לגבי  כספו  קנין  שנעשית  אותה 

זהו מה שאסורה אכו״ע  וא״כ כל הקדושין אליבא דרבנן  אוכלת בתרומה 

כהקדש.

מה  זהו  הקידושין  דעיקר  זה  צד  לפי  להקשות  שיש  דמה  איברא 



הכקובץ עיונים ומחקרים

רוצה הגמ׳ לומר בריש  נעשית מיוחדת איך  וממילא  שאסור אותה אכו״ע 

קידושין אי תנא קונה הו״א בע״כ, דאם הקידושין זהו מה שאוסרה אכו״ע 

שלו.  שאינו  דבר  לאסור  יכול  אדם  אין  הרי  בע״כ  אותה  לאסור  יכול  איך 

קנין  יתכן  דאיך  המפרשים  שהקשו  כמו  הכי  בלאו  היא  זו  קושיא  ובאמת 

בע״כ ומיישבים לפי דברי הר״ן דשאני קנין קדושין משאר קנינים, דשאר 

קנינים העיקר הקנין הוא גמ״ד והקנין הוראה על הגמ״ד משא״כ קידושין 

שיהי׳  סברא  יש  ולכן  מידי  פועל  הסכמה  ואין  דעתה  מבטלת  רק  דהאשה 

איך  חזקה  הקושיא  איסור  זהו  הקידושין  דהעיקר  נאמר  אם  אבל  בע״כ. 

יתכן בע״כ הרי אין אדם אוסר דבר שאינו שלו עי׳ רשב״א דע״ז ובשערי 

יהודה באריכות.

תנא  אי  ד״ה  בקדושין  שם  הקשו  התוס׳  דהנה  בפשטות  לומר  ויש 

קונה ה״א בע״כ איך תני לקמן האיש מקדש הלא ג״כ איכא למטעי דיכול 

ועיין  הכא  אשמעינן  דכבר  לטעות  נוכל  לא  דשם  ותירצו  בע״כ  לקדש 

יש  ובאמת  אחר.  באופן  שם  התוס׳  קושיות  על  שהק׳  הרי״ם  בחידושי 

ליישב בפשטות דהאיש מקדש א״א לומר בע״כ דמקדש ענינו איסור כמו 

שהגמ׳ אומרת ומאי לישנא דרבנן דאסר לה אכו״ע וא״כ א״א לומר שיהי׳ 

בע״כ משום דאין אוסר דבר שאינו שלו ואי תנא קונה באמת הייתי אפילו 

וכנ״ל,  קנין  כ״א  איסור  אינו  הקדושין  שענין  לומדים  היינו  אז  כי  בע״כ 

שאפשר  מובן  מקדש  והאיש  נקנית  האשה  כ״א  כתוב  שאינו  מאחר  אבל 

בקדושין  דעדות  הא  יובן בפשטות  אכו״ע  לומר שענין הקדושין שאוסרה 

לא  וזהו  אכו״ע  שנאסרת  מה  זהו  הקדושין  שעיקר  מאחר  קיום,  עדי  הם 

וזהו  אכו״ע  שנאסרת  האומרים  לדברי  צריך  ולא  עדים  בלי  להיות  יכול 

לא יכול להיות בלי עדים ולא צריך לדברי האומרים דהא דעדות הם חלק 

למחצה  אישות  ואין  לעלמא  נאסרת  אינה  עדות  דבלי  משום  מהקדושין 

אישות למחצה אלא  רק  לא  זהו  זה  צד  דלפי  דס״ה(  קדושין  ורשב״א  רמב״ן  )עיין 

אכו״ע  שנאסרת  מזה  מתחיל  האישות  דעיקר  האישות  בכלל  מתחיל  שלא 

וממילא נעשית מיוחדת לו.

אכו״ע  שנאסרת  מה  אם  הקדושין  עיקר  מהו  אלו  צדדים  ב׳  ובאמת 

ע״ב  ה  דף  קדושין  בגמ׳  אוקימתות  ב׳  זה  לו  מיוחדת  שנעשית  מה  או 

והאמר הוא פשיטא דהוה  נתן הוא  כו׳ דלפי לישנא הא׳  כיצד בכסף  ת״ר 

קדושין נתן הוא ואמרה היא נעשה כמי שנתנה היא ואמרה היא ולא הוה 

מקודשת ולפי האב״א נתן הוא ואמר הוא מקודשת נתנה היא ואמרה היא 

דלכוארה  מדרבנן,  וחיישנין  ספיקא  היא  ואמרה  הוא  נתן  מקדושת  אינה 



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן כו

ולפי  קידושין  הוה  לא  ודאי  קמייתא  האוקימתא  דלפי  חולקין  במאי  צ״ע 

אב״א זהו ספק קידושין )ועיין בר״ן שם שמפרש שזהו ספק דאורייתא וראיתו מהרמב״ם(

האחרונים  וכתבו  ואמירה  נתינה  בקידושין  ענינים  ב׳  שיש  לומר  ויש 

האיסור  הוא  והאמריה  שמסכימה  והיינו  דעתה  ביטול  פועל  שהנתינה 

מיוחדת  נעשית  ענינים  ב׳  זהו  ואמריה  שההתינה  והיינו  אכו״ע,  שנאסרת 

שאינו  קמא  לישנא  דלפי  אמריה  ע״י  אכו״ע  ונאסרת  הנתינה  ע״י  לו 

ולכן  אכו״ע  שנאסרת  מה  זהו  הקידושין  שעיקר  משום  היא  אמרה  מועיל 

ולכן  הקידושין  מעשה  כל  פועלת  היא  האי  שא״ז  היא  אמרה  מועיל  אינו 

והיינו  קידושין  הוה  ולא  היא  ואמרה  היא  שנתנה  כמי  דהוה  הגמ׳  אומרת 

פועלת  שהניתנה  משום  היא  נתנה  מועיל  דלא  והא  הכל  פועלת  שהיא 

נותנת ה״ה מסייעת, משא״כ לפי איבעית אימא שהעיקר  הסכמה וכשהיא 

מהקידושין  ענין  ג״כ  שזהו  אלא  הניתנה  ע״י  וזהו  מיוחדת  שנעשית  מה 

מה שנאסרת אכו״ע ולכן הוה ספק בזה אם האשה עושה זאת דהרי עיקר 

קדושיך  טלי  מועיל  אם  הנ״ל  בסברות  תלוי  וכן  ידיו,  על  נפעל  הקידושין 

מעג״ק, וד״ל.

הקידושין  שעיקר  א׳  בקידושין  צדדים  ב׳  שיש  האמור  מכל  המרום 

מה  זהו  שהעיקר  ב׳  אכו״ע  נאסרת  וממילא  לו  מיוחדת  שנעשית  מה  זהו 

העיקר  אם  בגירושין  וכמ״כ  לו,  מיוחדת  נעשית  וממילא  אכו״ע  שנאסרת 

שהעיקר  או  שביניהם  הקשר  נכרת  וממילא  לעלמא  שמתירה  מה  זהו 

מה  זהו  הגט  שענין  נאמר  ואם  אכו״ע.  מותרת  וממילא  ממנו  שנכרתת 

ונפסק  נכרת הקשר  שמותרת לעלמא פירוש מה שמתירה לעלמא וממילא 

ואיש  איש  לכל  לכו״ע  להתירה  צריך  דהגט  הא  יובן  שביניהם,  הקשר 

אליבא דרבנן או עכ״פ לאיש אחד אליבא דר״א ובאם אינו מתירה אינו גט 

)גיטין דפ״ב( מאחר שזהו עיקר הגט שמתירה לעלמא ולא מה שנכרת הקשר 

ויצאה  הגט  ענין  שכל  שם  שמבאר  תצא  פ׳  ח״כ  בלקו״ש  ועיין  שביניהם, 

זו והיתה. )וכן בקידושין אם אינו פועל ע״י הקידושין איסור אינו קידושין גם לפי הצד דעיקר 

הקידושין מה שאוסר אכו״ע דהא בהא תליא גיטין בקידושין, כנ״ל(.

ג״כ  אלא  המתיר  בגט  דוקא  לאו  הם  באמת  בגט  שאמרנו  צדדים  וב׳ 

האישות  נפקע  וממילא  לעלמא  מתרת  המיתה  אם  שמתיר  הבעל  במיתת 

של בעלה או שמיתה מפקיעה האישות של הבעל וממילא מותרת לעלמא 

ובכל זאת צריך קרא דמיתת הבעל מתיר )קידושין די״ג ע״ב( דבלאו קרא הייתי 

נשארת  גופה  בעלה  לגבי  גם  אלא  מותרת  אינה  שלעלמא  רק  שלא  אומר 

האישות ונ״מ טובא כדלקמן שזה ג״כ תלוי בקידושין כנ״ל בגירושין ואם 



כזקובץ עיונים ומחקרים

נאמר שהמיתה מתרת לעלמא וממילא נפקע האישות והקשר של בעלה יש 

לבאר דבמיתת הבעל במקום יבום מאחר שהתורה גילתה שלא תהי׳ אשת 

מאחר  מתרת  לא  המיתה  שכאן  הרי  אכו״ע  שאוסרה  היינו  החוצה  המת 

מתרת  הבעל  מיתת  שאין  התורה  גילתה  כאן  הרי  אכו״ע  אסורה  שנשארת 

מותרת  שנעשית  מה  זהו  היתר  ענין  שכל  מאחר  המת,  אישות  ונשארת 

לעלמא ובמקום יבום זה אינו.

שנכרת  מה  זהו  הגירושין  דעיקר  הצד  לפי  אף  להקשות  יש  ולכאורה 

לעלמא  אותה  בעינן שיתיר  הרי  זאת  בכל  מותרת לעלמא  וממילא  ביניהם 

הרי  יבום  במקום  וא״כ  הבעל,  במיתת  הוא  וכן  כנ״ל  גט  אינו  לאו  ובאם 

אינה מותרת לעלמא וא״כ למ״ד זה נאמר שאין המיתה מתרת. אבל באמת 

זהו משום דאם לאו  יתיר לעלמא  זה בעינן שהגט  דזה שלפי צד  אינו,  זה 

הוי שיור בגט ונשארת קשורה בו בזה שלכל העולם ולו מותרת וא״כ חסר 

בכריתות שביניהם, ולא שזהו הגט שמתיר לעלמא אלא כדי שיהי׳ כריתות 

צריכים ג״כ שתהיה מותרת לעלמא, משא״כ במיתה אינו שייך סברא זאת 

דהעיקר מה שנפקע ע״י המיתה ולכן מיתת הבעל במקום יבום מתרת את 

האישות שביניהם. וענין היבום זהו לא מחמת אישות המת אלא שהתורה 

מובן  לא  שבזה  בעלמא  אסרה  שהתורה  מה  אכפת  ולא  זיקה,  חידשה 

וכן  לעלמא  שמתיר  הגט  דעיקר  הצד  לפי  משא״כ  נשארה  המת  שאישות 

אישות  ונשארה  המיתה  מתרת  לא  יבום  שבמקום  מובן  הרי  במיתה,  הוא 

יבמה תלוי  זיקת  יובן שהחקירה שהזכרנו בריש דברינו בנוגע  ובזה  המת. 

בנוגע מיתה שמתרת וכן גט שמתיר וכן בנוגע קדושין כנ״ל.

ואופן ב׳ יש לבאר דהנה ידוע החקירה בנוגע מיתת הבעל שמתיר מהו 

שאין  והיינו  בעל  של  מציאות  העדר  או  מתרת  המיתה  פועלת  אם  המתיר 

כאן בעל שיאסור אותה וממילא מותרת, דהחילוק בין ב׳ צדדים אלו הוא 

שזה  או  מתיר  הבעל  מיתת  כך  גט שמתיר  גמו  המתיר  דבר  זהו  מיתה  אם 

ענין של ממילא, ובזה תלוי ההו״א ומסקנת הגמ׳ קידושין דף יג ע״ב כנ״ל 

והנ״מ בזה בגמ׳ גיטין דף לט ע״א גר שמת ובזבזו ישראל נכסיו והיו בהן 

גדולים  אומר  שאול  אבא  חורין  בני  עצמן  קנו  וקטנים  גדולים  בין  עבדים 

קנו עצמן בני חורין קטנים כל הזוכה בהן זכה ע״כ.

עד  בהן  זכה  לא  אחד  אף  אם  קטנים  עבדים  בנוגע  שאלה  וישנו 

שהגדילו אם יכולים הם בעצמן לזכות. הרמ״ה הובא בטור יו״ד סי׳ רס״ז 

זכו בעצמן  ס״ל דאין להם תקנה ומפרש הט״ז דמאחר שבשעת מיתה לא 

וסובר שיכולים לזכות בעצמן  והב״י חולק  לא מועיל מה שאח״כ הגדילו 



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן כח

עם  המחלוקת  שזהו  לומר  ויש  חולקין.  במאי  שלכאורה  שהגדילו  לאחר 

המיתה  שפעולת  סובר  דהרמ״ה  מציאות,  העדר  או  מתרת  המיתה  פעולת 

אותן  התירה  לא  קטנים  היו  המיתה  פעולת  שבשעת  מאחר  ולכן  מתרת 

ענין  ישנו  שהגדילו  לאחר  אף  ולכן  מציאות  שהעדר  סובר  והב״י  המיתה, 

של העדר המציאות.

יצטרכו עדים להתיר עדי  יש לומר לכאורה אם מיתת הבעל  נ״מ  ועוד 

והיינו שיש כאן דבר המתיר  בגו״ק, דאם פעולת המיתה מתרת  קיום כמו 

העדר  של  ענין  שזהו  נאמר  אם  אבל  עדים  שיצטרכו  לומר  סברא  יש 

מציאות של בעל ולא דבר המתיר לא יצטרכו עדים.

פחות  שבערוה  דבר  דאין  בהא  לחקור  בכלל  דיש  מוכרח  א״ז  אולם 

שאני  באיסורים  נאמן  דע״א  אף  ערוה,  האיסור  מחמת  זהו  אם  משנים 

איסור ערוה משאר איסורים, או שזהו מחמת חלות גו״ק ונ״מ בנוגע מיתת 

הבעל, אם זהו מחמת איסור ערוה ג״כ במיתת הבעל יצטרכו עדים, ובלאו 

קידושין  ריש  עדים משום דאמרינן  בעי  לא  הכי כתב הצ״פ דמיתת הבעל 

שכתב  יבום  גבי  כמו  עדים,  בעי  לא  וממילא  מקמי  דקא  הוא  דמשמים 

זאת  דאשה  מאחר  עדים  צריך  שאין  שכ״ה  סי׳  ו׳  חלק  בשו״ת  הרשב״א 

הקנו לו מן השמים )ועיין בשו״ע אה״ע סי׳ קס״ו סעי׳ ב׳ בהגה דהרמ״א סובר דיבום צריך 

ובפשטות  ואכ״מ.  זה  בכל  להאריך  ויש  ה״ד(  יבום  מהל׳  פ״ב  משל״מ  ועיין  עדים 

וכמו שכתבו  וקם לתחי׳ אח״כ  יתכן שמת הבעל  נ״מ באם המציאות הזה 

שקם  מה  מועיל  לא  מתרת  המיתה  שפעולת  נאמר  דאם  בזה,  האחרונים 

לתחי׳, אבל אם נאמר שהעדר מציאות מתרת הרי עמה נמצא במציאות.

לומר  מסתבר  לא  מתרת  המיתה  שפעולת  נאמר  דאם  לומר  יש  ולפ״ז 

דבר  והיינו  המיתה  פעולת  כאן  שהיה  מאחר  מתיר  לא  יבום  שבמקום 

אם  אבל  מתיר  שאינו  חידשה  יבום  שבמקום  לומר  מסתבר  ולא  המתיר 

אם  ולכן  המתיר  דבר  כאן  ואין  מתרת  בעל  של  מציאות  שהעדר  נאמר 

תורה  חידשה  יבום  שבמקום  לומר  מקום  יש  נשארת  האישות  לתחי׳  קם 

מציאות  חידשה  התורה  שהרי  אותה  אוסר  והוא  הבעל  במקום  שהיבם 

המקום הבעל והיא זקוקה אליו מן התורה, א״כ האי הוא במקום בעלה.

המורם מכל האמור שיש ב׳ צדדים בנוגע הזיקה, א׳ שזהו מצד אישות 

זיקה  חידשה  והתורה  נפקע  שאישות  ב׳  ליבם,  ועוברת  נפקע  שלא  המת 

הזיקה  הוא  זה  ומצד  נפקע  לא  המת  שאישות  נאמר  אם  ובאמת  חדשה. 

הרי  זהו  ולכאורה  לשוק,  ביבמה  תופסין  קידושין  דאין  הא  בפשטות  יובן 

לאווין  בחייבי  תופסים  וקידושין  חוצה  המת  אשת  תהיה  לא  לאו  איסור 



כטקובץ עיונים ומחקרים

אלא זהו מצד שהיא עוד נשארת במצב כמו קודם. שהיתה אשת איש ולכן 

אין קידושין תופסין בה, ובאמת יש ליישב גם לפי הצד שזהו זיקה חדשה, 

ב׳ ענינים א׳ מחמת  זהו מצד  דיש לומר דהא דאין קידושין תופסין בכלל 

דאין  הא  י״ל  איש  דבאשת  לבעלה,  קנויה  שהיא  מחמת  ב׳  כרת  איסור 

קידושין תופסין זהו לא מצד האיסור דוקר אלא מצד שהיא קנויה לבעלה, 

וכמ״כ הוא ביבמה מאחר שהיא זקוקה ליבם אין קידושין תופסין בה.

דב׳  במובן  לשמואל  רב  בין  הסתרי׳  שהקשינו  מה  יותרץ  לפ״ז  ואשר 

יבמת  סובר  זיקה  אין  שסובר  שרב  תליא,  בהא  הא  ושמואל  רב  מחלוקת 

אין  הפירוש  וזהו  חדשה  זיקה  ולא  נשארת  שאישות  פירוש  איש,  כאשת 

זיקה. ושמואל סובר יש זיקה חדשה ואינה כשאת איש דאישות המת נפקע 

ונתיר על ידי מיתת הבעל כנ״ל.

ובזה אפשר לבאר ג״כ בדף קד ע״א מתני חלצה בלילה חליצתה כשרה 

כתחילת  חליצה  סבר  מר  היא  דהמחלוקת  מבואר  ובגמ׳  פוסל,  אלעזר  ור׳ 

דין דמיא דנפקא לן בסנהדרין דתחילת דין ביום ע״כ. פירוש דמ״ד חליצה 

כשרה בלילה סובר שחליצה הוה כגמ״ד ומ״ד חליצה פסולה בלילה סבר 

שחולקים  י״ל  ובפשטות  חולקים.  במאי  וצ״ע  דמיא  דין  כתחילת  חליצה 

במהות חליצה מה היא )ועיין בירושלמי פ״ג ה״א מחלקות אם חליצה זהו קנין או פטור(, 

או שעצם מעשה חליצה מתירה דאם  ענינה שהיבם מפקיעה מרשותו  אם 

נאמר שענין החליצה זהו מה שהיבם מפקיע הר״ז גמר הדבר משא״כ אם 

אפשר  הנ״ל  דרכנו  ולפי  דבר.  תחילת  זה  הרי  בפ״ע  מתרת  חליצה  מעשה 

שהרי  גמ״ד  זהו  חליצה  א״כ  נשארת  הבעל  שאישות  נאמר  דאם  לבאר 

זהו הזיקה  וצריך לגמור לפקוע משא״כ אם ענין היבום  האישות התחילה 

חדשה הרי חליצה זהו תחלת דין, ואפשר לומר על ב׳ אופנים שחליצה זהו 

מעשה המתכת בין שהיבם מפקיע מרשותו.

החולץ  ע״ב  נב  בדף  ורבנן  רבי  מחלוקת  ג״כ  לבאר  יש  זו  ובחקירה 

גט,  רבי אומר אם קדשה לשם אישות צריכה הימנו  וקדשה  וחזר  ליבמתו 

לשם  שקידשה  בין  אומרים  וחכמים  גט  הימנו  צריכה  אין  יבמות  לשם 

הכא  אביי  ומפרש  גט.  הימנו  צריכה  יבמות  לשם  שקידשה  בין  אישות 

מאמר  סבר  רבי  יבמין  במאמר  לי  התקדשי  לה  דאמר  כגון  עסקינן  במאי 

עילוי זיקה קא רמי ואתאי חליצה אפקעתה לזיקה ורבנן סברי האי לחודיה 

זיקה מהניא למאמר.  ועיין בפרש״י שחולקים אם  קאי,  והאי לחודיה  קאי 

סברי  דרבנן  היא  מה  זיקה  במהות  היא  שהמחלוקת  לבאר  יש  ולדברינו 

אינה  ולכן  חדשה,  זיקה  חידשה  שהתורה  אלא  המת  אישות  מחמת  שא״ז 



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן ל

ולכן  אישות המת  זהו מחמת  סבר שזיקה  רבי  קשורה אם מאמר, משא״כ 

מהתורה.  חדשה  זיקה  ולא  הרגילים  קידושין  ג״כ  דהוה  מאמר  בה  קשור 

ובזה תלוי ג״כ מחלוקת שלהם לקמן דף יט ע״ב וקידושין דף מד ע״א אם 

מועיל מאמר ביבמה שלא מדעתה דלשיטתייהו אזלי.

יובן  נפקע,  לא  הוא מחמת שאישות האח המת  יבום  דזיקת  הצד  ולפי 

ביבמה  דמאמר  הא  לבאר  שכתב  ע״א  נב  דף  לקמן  רש״י  דברי  בפשטות 

והתורה  אח  באשת  תופסין  קידושין  אין  שהרי  וז״ל  התורה  מן  קונה  אינו 

לא התירתה לו ליעשות כשאר נכרית אלא כסדר המצוה וביאה הוא דכתב 

רחמנא ע״כ. ולכאורה צ״ב בכוונת רש״י שכתב הטעם שלא מועיל מאמר 

גומר  ושטר  כסף  אין  הרי  נמי  הכי  בלאו  אח,  כאשת  דהוי  משות  ביבמה 

דילפינן מקרא.

וצריך לומר שכוונתו לבאר למה לא יקנה הכסף ושטר בתורת קידושין 

דאינש דעלמא ולא בתורת יבום, ואף דאין קידושין ביבמה לשוק בפשטו 

כתב  וע״ז  קידושין,  בתורת  היבם  יקנה  לא  אמרי  אבל  זר  לאיש  רק  הוא 

רש״י דהוה אשת אח, וצ״ע באמת הוי אשת אח במקום יבום נפקע איסור 

יובן דבאמת שם אשת אח  נשאר  נאמר שאישות המת  אשת אח, אבל אם 

נשאר מאחר שאישות המת לא נפקע ולכן אם בא לקדש קדושין בתור איש 

זר פירוש קידושין דעלמא יש כאן איסור אשת אח. ודוקא בתור יבם והיינו 

משא״כ  אליו,  שיעבור  גופא  האח  אישות  את  לקחת  לו  התירה  שהתורה 

אליו  שיעבור  יבום  זיקת  ענין  שזהו  פירוש  מועלים  אינם  קידושין  סתם 

אישות האח החי וזוהי המצוה.

הקנין  אם  יבום  למצות  בנוגע  באחרונים  שאלה  דיש  הא  יובן  ובזה 

ומביאים  יבום,  במצות  היבמה מעכב  קניית  אם  והיינו  הוא חלק מהמצוה 

על  שבא  אחד  ויום  תשע  בן  קטן  ע״ב  צו  בדף  דתנן  מהא  לזה  ראיה 

משהגדיל  הראשונה  ידע  לא  אם  ומת  אחרת  אשה  נשא  ומשהגדיל  יבמתו 

ואין  מתייבמת  או  חולצות  והשניה  מבייבמת  ולא  חולצת  הראשונה 

בעלה  זיקת  עדיין  דעליה  משום  שניה  של  יבמוה  ע״י  נפטרת  הראשונה 

)לפי  קנאה  לא  שהקטן  משום  והיינו  הקטן  ביאת  ע״י  פקע  שלא  הראשון 

מדאורייתא(,  קנה  לא  שם  התוס׳  ולשיטת  מדרבנן  קנה  לא  ע״א  יט  דף  בקידושין  רש״י  שיטת 

לכל  גמורה  ביאה  ט׳  בן  ביאת  הרי  עליה  יבא  יבמה  מצות  משום  דאילו 

דבר הרי מבואר דמעיקר מצות יבום הוא לקנותה ובלאו הכי עדיין זקוקה 

לחליצה.

ה״ב  פ״ב  יבום  במל״מ  מבוא  הריא״ז  מדברי  ראיה  מביאים  וכן 



לאקובץ עיונים ומחקרים

נקנית  לא  כו׳  בעדים  עמה  נתייחד  ולא  יבמתו  היבם  כנס  לא  שאם  שכתב 

מבואר  חליצה.  בלא  בגט  לפוטרה  יכול  ואינו  גמור  קנין  ביאה  באותה  לו 

נאמר  אם  ויובן  היבום.  מצות  נתקיים  לא  הקנין  תפס  לא  דאם  מכאן  ג״כ 

אם  ולכן  המת  אישות  את  לקנות  היבם  על  והמצוה  נשאר  המת  שאישות 

מאחר  זאת  בכל  עליה,  יבא  יבמה  של  ענין  כאן  והיה  ביאה  מעשה  היה 

שלא קנאה אותה הרי עוד אישות המת לא עברה אליו ולכן א״א לפוטרה 

בגט וצריכה חליצה להתיר אישות האח שיקנה אותה הקנין וע״י כך תהי׳ 

לא  קנה  לא  ואם  מהמצוה  חלק  הקנין  מדוע  ומבון  לגרשה  ויכול  אשתו 

נתקיים המצוה.

ובזה יובן שיש הפרש בין א״א במקום מצות יבום לבין אשת אח שלא 

במקום יבום, דאשת אח במקום יבום נשארה עליה האישות של האח המת 

והיבם עומד תחת הבעל והאישות עוברת אליו ואין כאן איסור אשת אח, 

שזה שייך אם אישות המת היה נפקע והוא היה בא לעשות קידושין מחמת 

לומר שמקדש אשת אחיו אלא שהתורה התירה במקום  צווי התורה שייך 

רק  ענינו  אזי  תעבור  אחיו  שאישות  שענינו  אומר  כשאני  משא״כ  יבום 

שממשיך אישות אחיו וכאילו אחיו חי משא״כ שלא במקום מצוה פירוש 

יש כאן איסור אשת אח או  שאין החילוק רק כמו שאומרים בפשטות אם 

שהתורה התירה איסור אשת אח אלא כנ״ל.

יבמות חמש  יש לתרץ קושית הגרע״א בתוספותיו למשניות ריש  ובזה 

עד  היבום  ומן  החליצה  מן  צורתיהן  וצרות  צרותיהן  פוטרות  נשים  עשרה 

לצרור  תקח  לא  אחותה  על  דאשה  מקרא  יליף  ע״ב  ג  ובדף  העלום,  סוף 

לגלות ערותה עליה בחייה, פטור ערוה וצרתה, וצרת צרתה. וצע״ג אמאי 

א״א  הצרה  הוה  יבום  במקום  דלא  היינו  צרתה  פוטרות  דצרה  קרא  צריך 

מצוה  במקום  א״א  בין  הפרש  שיש  גילתה  דהתורה  ערוה  דהוי  פירוש 

כנ״ל  עריות  כשאר  ערוה  הוי  מצוה  במקום  דשלא  מצוה,  במקום  לשלא 

א״א  בין  הפרש  שאין  לומד  הייתי  התורה  גילוי  בלאו  אבל  בזה,  ההפרש 

זאת  בכל  ליבם  מצוה  שאין  אף  והיינו  מצוה  במקום  לשלא  מצוה  במקום 

עושה  שאין  אלא  בנים  לה  שיש  אח  כשאת  הוה  ולא  לפטור  כערוה  אינה 

מצוה ליבם אבל אינו ערוה שתוכל לפטור צרתה.

****



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן לב

 סי׳ ב׳ ספק קורב לו ספק קרוב לה
היא  מקודשת  אומר  ע״א  וז״ל  כתב  ה״א  אישות  מהל׳  פ״ט  הרמב״ם 

ואחד  מקודשת  אומר  אחד  מותרת  הר״ז  נתקדשתי  לא  אומרת  והיא  זו 

אומר אינה מקדושת לא תנשא ואם נישאת לא תצא שהרי היא אומרת לא 

והקשה הר״ן כתובות דכ״ב שסתם הר״מ איך טעונים  כו׳ ע״כ.  נתקדשתי 

העדים ומזה משמע דלא איירי דוקא באופן של ספק קרוב לה או לו וא״כ 

צ״ע אמאי לכתחילה לא תנשא.

והנה גרסינן התם כתובות דף כב ע״ב תנו רבנן שנים אומרים נתקדשה 

שנים  תצא,  לא  נשאת  ואם  תנשא  לא  זו  הרי  נתקדשה  לא  אומרים  ושנים 

ואם נשאת  זו לא תנשא  נתגרשה הרי  ושנים אומרים לא  נתגרשה  אומרים 

ע״א  אחד  בעד  תרגמה  אביי  אמר  סיפא  שנא  מאי  רישא  שנא  מאי  תצא 

והאי  קמסהדי  הפנויה  תרוייהו  נתקדשה  לא  אומר  וע״א  נתקדשה  אומר 

דקאמר נתקדשה הוה לי׳ חד ואין דבריו של חד במקום שנים ע״כ.

לכתחלה,  תנשא  לא  נתקדשה  אומר  בע״א  מדוע  הראשונים  והקשו 

חוששין  אין  בע״א  דהמקדש  כדקי״ל  הוא  כלום  לאו  בקידושין  ע״א  והרי 

לקידושין משום דאין דבר שבערוה פחות משנים. ועיין בתוס׳ שהקשו כן 

לן  דהוה  משום  אלא  הוא,  כלום  לאו  דע״א  מטעם  לא  היא  קושיתם  אבל 

לאוקמי אחזקה.

והמהרש״א הקשה על התוס׳ מדוע לא הקשו מטעם אין דבר שבערוה 

המהרש״א  וכתב  הדיבור.  בתחילת  בעצמם  התוס׳  וכמ״ש  משנים  פחות 

בעדותו  אין  דאכתי  אע״ג  אחר  ובפני  בפני  שנתקדשה  אמר  דההוא  לתרץ 

כלום ולא תצא דאין דבר שבערוה וכו׳ מ״מ לכתחלה לא תנשא דלמיחש 

מיהא בעי שמא נתקדשה בפני שנים אי לאו משום דאוקמא אחזקה.

שתנשא  התוס׳  שהקשו  דמה  המהרש״א  קושית  ליישב  יש  ובאמת 

י״ל שהתוס׳  הוא  כלום  לאו  דאין ע״א  ולא מטעם  לכתחילה מטעם חזקה 

רצו להקשות אליבא דכו״ע אפ׳ למאן דס״ל שם בקידושין דהמקדש בע״א 



לגקובץ עיונים ומחקרים

דתרוייהו  לינשא מטעם  לכתחילה  מותר  יהי׳  כאן  לקידושין מ״מ  חוששין 

המהרש״א  שתכב  מה  וכן  פנוי׳.  בחזקת  לאוקמה  לן  והי׳  קמסהדי  בפנוי׳ 

הרי  עדים,  ב׳  כאן  דיש  אחד  עוד  בפני  היינו  נתקדשה  שאומר  דע״א 

נתקדשה  לא  אומר  וע״א  נתקדשה  אומר  דע״א  משמע  הסוגיא  בפשטות 

הם עידי הקידושין לפי שי׳ התוס׳ וש״ר, שע״א אומר קרוב לו וע״א אומר 

קרוב לה מיירי כאן.

לה  שזרק  יודעין  שאנו  דמיירי  התוס׳  שתירוץ  לומר  אנו  ומוכרחים 

קידושין ומספקא לן אי קרוב לו אי קרוב לה שלכן א״א להעמיד על חזקה 

פחות  שבערוה  דבר  אין  מטעם  התוס׳  הקשו  שלא  הקושיא  ג״כ  מתרץ 

משנים וצריך ביאור איך מתרץ הרי לכאורה אין כאן ב׳ עדים על הקידושין 

וא״כ תנשא לכתחילה דאין דבר שבערוה פחות משנים.

והנה עיין בר״ן שכתב ליישב וז״ל לפיכך נ״ל דהכא במאי עסקינן כגון 

ששניהם מודים שזרק לה קידושין אלא שהם חלוקין אם קרוב לו או קרוב 

לה וכיון שיש כאן שני עדים בזריקת הקדושין ועבידי אינשי דטעו בקרוב 

לו ובקרוב לה אמרינן דמדרבנן לא תנשא דחיישינן שמא בשעת הקדושין 

)דף  אחין  ארבעה  ובפרק  עכשיו,  טועה  וזה  הוי  לה  שרקובים  ראו  שניהם 

לה  קרוב  אומר  וא׳  לו  קרוב  אומר  שא׳  אחת  דבכת  אמרינן  נמי  ע״א(  לא 

דספיקא דרבנן הוא ע״כ.

הרי כתב הר״ן שכל הטעם שלכתחילה לא תנשא משום דחיישינן שמא 

בשעת מעשה הקידושין ראו שניהם שהיה קרוב לה וממילא הוי קידושין 

בפני ב׳ עדים וגם איתרע חזקת פני׳ והתוס׳ שלא כתבו כן סוברים שעצם 

הוי  לבדו  זה  מטעם  הקידושין  לה  זרק  קידושין  מעשה  כאן  שהי׳  הדבר 

ריעותא בחזקת פנוי׳ והוי כבמקדש בפני ב׳ עדים. וסברת מחלוקתם תלוי 

בעידי קידושין אם העדים צריכים לראות כל הפרטים או שמפסיק שראוים 

הר״ן  שי׳  ולפי׳  הדבר  כללות  שרואים  מספיק  התוס׳  שלפי  הדבר,  כללות 

צריכים לראות גם פרטי הדבר.

נתקדשה  אומר  דהע״א  דצ״ל  שם  הלח״מ  כתב  הרמב״ם  דעת  ולתרץ 

חוששין  אין  בע״א  והמקדש  עדים  ב׳  בעי  הדבר  לקיום  דהא  שנים  בפני 

לקידושין. אבל צריך ביאור איך נאמן הע״א לומר שנתקדשה הרי אין דבר 

שבערוה פחות משנים.

היא,  מה  הוחזקה  שלא  באופן  דמיירי  סוגיין  מפרש  רי״ד  התוס׳  והנה 

בפנוי׳  תרווייהו  דקאמר  הגמ׳  מלשון  מוכרח  וכן  ממדה״י  בבאה  כגון 



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן לד

מסהדי דמשמע שלא הוחזקה פנוי׳ אלא על פיהן. ובאופן כזה נאמן ע״א 

ע״א  אין  ודאי  פנוי׳  חזקת  לה  יש  אם  באמת  אבל  היא  דמקודשת  לומר 

תצא,  נתגרשה  אומר  ע״א  מסיפא  כן  ומוכיח  היא.  דמקודשת  לומר  נאמן 

חד  לי׳  הוי  נתגרשה  דקאמר  והאי  קמסהדי  איש  באשת  דתרווייהו  משום 

ואין דבריו במקום שנים דמשמע שאם הי׳ רק ע״א והי׳ אומר נתגרשה הי׳ 

אנו  ומוכרחים  עי״ש.  לומר שנתגרשה  נאמן  ע״א  אין  הרי  ולכאורה  נאמן, 

נתגרשה.  לומר  ע״א  נאמן  ולכן  א״א  חזקת  לה  שאין  באופן  דאיירי  לומר 

פנוי׳  חזקת  לה  שאין  באופן  מיירי  נתקדשה  אומר  ע״א  הרישא  גם  וא״כ 

ולכאורה אפשר לפרש דעת הרמב״ם כן.

אולם נראה שא״א לפרש כן דברי הר״מ שהרי כתב בפ״ט מהל׳ אישות 

ומפשטות  נתקדשתי  לא  אומרת  והיא  זו  היא  מקודשת  ע״א  אמר  הל״א 

כתב  ומ״מ  פנוי׳  חזקת  לה  שיש  באופן  גם  שמיירי  משמע  הר״מ  לשון 

תנשא  לא  מקודשת  אינה  אומר  ואחד  מקודשת  אומר  בעיגונא  ע״א  דאם 

פנוי׳  חזקת  לה  שיש  באופן  גם  מיירי  שהר״מ  להוכיח  יש  ועוד  לכתחלה. 

ובא  א״א  הוחזקה  שלא  האשה  וז״ל  ה״ט  גרושין  מהל׳  בפי״ב  ממש״כ 

ע״א ואמר א״א היתה ונתגרשה ובא ע״א ואמר לא נתגרשה וכו׳ ע״כ. הרי 

הרמב״ם מדייק דמיירי באופן שלא הוחזקה א״א וא״כ מזה שבהל׳ אישות 

סתם הרמב״ם ולא כתב האשה שלא הוחזקה בחזקת פנוי׳ משמע שמיירי 

גם באופן שיש לה חזקת פנוי׳ ומ״מ לכתחילה לא תנשא וצ״ע.

והנה ידוע החקירה בגדר אין דבר שבערוה פחות משנים, אם החידוש 

בזה הוא דאיסורי א״א שאני משאר איסורים דאמרינן שם דעד אחד נאמן 

שבערוה  דבר  הוי  זה  דאיסור  מממון  דבר  מדבר  לומדים  וכאן  באיסורים 

האיסור,  עצם  מצד  זהו  שנים  צריך  שבערוה  שדבר  מה  א״כ  שנים,  ובעי 

נאמן  דע״א  איסורים  שאר  כמו  באמת  הוי  א״א  איסורי  דבאמת  דלמא  או 

והלימוד דבר דבר מממון הוא על המעשה של דבר שבערוה, והיינו שעצם 

שבזה.  האיסור  משום  לא  אבל  עדים  ב׳  בעי  וגירושין  קידושין  המעשה 

מצד  אז  משנים  פחות  שבערוה  דבר  אין  שדין  ס״ל  שהרמב״ם  ונראה 

האיסור אלא מצד המעשה והיינו החלות.

וראיה לזה ממש״כ הרמב״ם פ״א מהל׳ גירושין הי״ג וז״ל ומנין שיתנו 

שתהי׳  אפשר  ואי  דבר  יקום  עדים  שנים  עפ״י  אומר  ה״ה  עדים  בפני  לה 

עדים  בלא  מותרת  תהי׳  ולאחר  ב״ד  במיתת  עליה  והבא  ערוה  היום  זו 

דצריך  פשוט  הרי  סברות  הר״מ  אומר  מדוע  המפרשים  והקשו  ע״כ.  וכו׳ 

ב׳ עדים דאין דבר שבערוה פחות משנים. ומוכרח מזה שהר״מ דאין דבר 



להקובץ עיונים ומחקרים

סברה  א״ז מצד האיסור שבזה דאל״כ מדוע מביא  שבערוה פחות משנים 

הרי פשוט דצריך ב׳ עדים מטעם אין דבר שבעורה.

אלא הרמב״ם סובר דאין דבר שבעורה פחות משנים זהו מצד המעשה 

גירושין א״ז גדר  והחלות דבר, ולכן בגירושין זה לא שייך לכאורה שהרי 

הרבה  דברים  יש  הי״א  מכירה  מהל׳  פ״ה  הרמב״ם  וכמ״ש  קנין,  חלות 

והמגרש  עבדו  כגון המשחרר את  לקנין בהם טעם  ואין  קנין  צריכין  שאין 

אשתו ע״כ. ונמצא דגירושין אינו דין קינן כ״א איסור היינו התרת האיסור.

שעשרה  ומנין  ה״ב  גירושין  מהל׳  פ״א  הרמב״ם  ממש״כ  מוכרח  וכן 

דברים אלו מן התורה שנאמר והי׳ אם לא תמצא חן בעיניו וגו׳ וכתב לה 

מלמד  בעיניו  חן  תמצא  לא  אם  מביתו  ושלחה  בידה  ונתן  כריתות  ספר 

אבל  מגורשת  אינו  ברצונו  שלא  נתגרשה  ואם  לרצונו  אלא  מגרש  שאינו 

האשה מתגרשת ברצונה ושלא ברצונה ע״כ. הרי שגירושין אינו דין חלות 

קנין כ״א דין איסור היינו שלבעל אין קנין באשה כ״א דין איסור דאי לאו 

זה  אם  לכאורה  לרצונו  אלא  מגרש  שאינו  פסוק  הר״מ  מביא  מדוע  הכי 

גדר הקנאה הרי מובן בפשטות שצריך להיות רק ברצונו ומוכח שא״ז דין 

וצריך פסוק שזה רק  יש סברה שיהי׳ בע״כ  ולכן  קנין כ״א התרת האיסור 

לרצונו.

ובאמת חקירה הנ״ל בגדר אין דבר שבערוה פחות משנים תלוי בפירוש 

איתחזק  הכא  אבל  איסורא  איתחזק  דלא  היכא  ה״מ  גיטין  ריש  הגמ׳ 

איסורא דא"א ואין דבר שבערוה פחות משנים. והרמב״ן הביא שם גריסא 

שבר  הגדר  אם  תלוי  וזה  משנים,  פחות  שבעורה  דבר  דאין  ועוד  אחרת 

זהו מצד הקנין והחלות אז צריך ללמוד שזה דבר שבערוה מצד  שבערוה 

איתחזק איסורא, אבל אם נאמר שגדר דבר שבערוה זהו מצד עצם האיסור 

של א״א אז צריך ללימוד ועוד שיש כאן ב׳ דברים א׳ איתחזק איסורא ב׳ 

דבר שבערוה ולשי׳ הר״מ הר״ז דבר אחד.

ידוע שי׳ הרמב״ם  ב׳ עדים דהרי  גם תלוי אם מיתת הבעל צריך  ובזה 

האריכו  וכבר  מדאורייתא  נאמן  הבעל  במיתת  אחד  דעד  גירושין  הל׳  סוף 

צ״ד  סי׳  ח״ג  חת״ס  ושו״ת  קל״א  סי׳  עיו״ט  בשו״ת  עיין  האחרונים  בזה 

זהו  שבערוה  דבר  גדר  דאם  ואילך.  ל״ג  סי׳  אבה״ע  ביהודה  נודע  ושו״ת 

המעשה  מצד  זהו  ואם  עדים  ב׳  צריך  הבעל  במיתת  גם  הרי  האיסור  מצד 

והחלות קנין הרי במיתת הבעל אין כאן גדר מעשה וחלות קנין כלל א״כ 

בגירושין  שגם  כנ״ל  גירושין  כמו  הר״ז  שלכאורה  ואף  נאמן.  ע״א  גם 

ואף שזהו מצד  בגירושין  נאמן  אין ע״א  ומ״מ  גדר התרת האיסור  רק  זהו 



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן לו

דאיתחזק איסורא וכמו שכתב הר״מ פ״א מהל׳ גירושין הי״ג הסברה בזה 

הרי לכאורה שייך זה גם במיתת הבעל ומדוע נאמן ע״א ומאי נ״מ.

ויש לומר דבגט מאחר דאיתחזק איסורא והפירוש הר״מ שא״א שתהי׳ 

זה  כנ״ל,  ולמחר מותרת בלא עדים  עלי׳ במיתת ב״ד  והבא  היום ערוה  זו 

מעשה  כמו  עדים  ב׳  צריך  שיהי׳  שבערוה  לדבר  הגירושין  גדר  את  עושה 

הקידושין דבעי ב׳ מצד עצם המעשה מאחר שזה פועל חלות כמ״כ מבאר 

התרת  רק  שזה  אף  מעשה  עצם  מצד  עדים  ב׳  בעי  גירושין  שגם  הר״מ 

הבעל  מיתת  עדים משא״כ  ב׳  וצריך  דבר  גדר  הגירושין  הוי  מ״מ  האיסור 

שבגו״ק  האיסור  עצם  דעל  הרמב׳ם  שי׳  ומבואר  כלל.  מתרת  מעשה  א״ז 

גם ע״א נאמן כדין ע״א נאמן באיסורים, ולפ״ז מבואר שי׳ הרמב״ם שע״א 

הדין  ולכן  לאיסור  בנוגע  רק  זהו  עדותו  שכל  מאחר  נאמן  מקודשת  אומר 

דע״א נאמן באיסורין.

פט״ז  הרמב״ם  על  פט״ו  ש״ו  הש״ש  שהקשה  מה  גם  ליישב  יש  ובזה 

זו, מהא  זונה אשה  מהל׳ סנהדרין שכתב דעד אחד נאמן לומר גרושה או 

קטנה  כשהיתה  וגרשתי׳  בתי  את  קדשתי  ע״ב  סד  דף  בקידושין  דתנן 

ועכשיו היא גדולה אינו נאמן להחזיקה גרושה, ולכאורה אמאי אינו נאמן 

להחזיקה בתורת גרושה נהי שאינו נאמן מתורת אב מ״מ יהא נאמן בתורת 

ע״א. ולפי מה שכתבנו יובן דלהעיד על אשה שהיא גרושה לאסורה לכהן 

כשמעיד  האב  משא״כ  נאמן  ולכן  שבערוה  דבר  וא״ז  איסורין  חשיב  זה 

קדשתי את בתי וגרשתי הרי מעיד כאן על הגירושין שהא מעשה של דבר 

שבערוה ע״ז אין ע״א נאמן אע״ג שזה נוגע לענין איסורים, אבל כשאומר 

על אשה שהיא גרושה אינו חשוב כמעיד על מעשה גירושין אלא שרוצה 

לומר שיש עלי׳ איסור של גרושה ואסורה לכהן ע״ז נאמן.

אינו  וז״ל  שכתב  ו׳  בהל׳  הנ״ל  הרמב״ם  על  הפנ״י  קושית  ידוע  והנה 

בע״א  עצמו  האיסור  אבל  מעשה  בשעת  אלא  למלקות  עדים  שני  צריך 

אלו  פירות  הם  הכרם  כלאי  זה  הוא  כליות  חלב  ע״א  אמר  כיצד  יוחזק, 

גרושה או שונה אשה זו ואכל או בכל בעדים אחר שהתרה בו הר״ז לוקה 

פסק  הכ״א  אסו״ב  מהל׳  ובפ״א  ע״כ.  וכו׳  בע״א  האיסור  שעיקר  אעפ״י 

האב שאמר קדשתי את בתי לזה אע״פ שהוא נאמן ותינשא לו, אם זינתה 

אינו נסקלת על פיו עד שיהיו שם שני עדים שנתארסה בפניהם או תוחזק 

אינו  מ"מ  אכו״ע  ואסורה  א״א  שהיא  לומר  נאמן  שהאב  אף  הרי  ע״כ. 

יהיה  לא  מ״מ  אסורה  שהחתיכה  שאף  כן  נאמר  לא  בחלב  ומדוע  נסקלת 

ע״ז מלקות.



לזקובץ עיונים ומחקרים

פירוש חדש בהרמב״ם  זו  ועיין בש״ש ש״ו פ״ב שמחדש מצד קושיא 

וכן  עצמו  הע״א  מצד  כן  שמוחזק  משמע  יוחזק  בע״א  שהאיסור  שמש״כ 

ממה שמסיים שם אע״פ שעיקר האיסור בע״א ולא נקט לשום חזקה. ואף 

שכתב שאמר קדשתי את בתי נקט גם לשון תוחזק הרי שם זה בא בהמשך 

להל׳ הקודמות שמדבר אודות ענין חזקה של ל׳ יום משא"כ כאן ומפורש 

יותר ברמב״ם פ״ג מהל׳ שגגות ה״ב ששם לא הזכיר כלל הוחזק ומשמע 

שזה רק מצד הע״א והדרה קושית הפנ״י.

הגרע״א  שו״ת  עיין  תירוצים  הרבה  נאמר  כבר  הפנ״י  קושית  ובעצם 

נאמן  שבע״א  מתרצים  ויש  נ״ח  אות  כתובות  שיעורים  וקובץ  ק״ז  סי׳ 

באיסורים הוי כמו תרי בדבר שבממון או בדבר שבערוה והוי בירור גמור 

לאוסרה  שנאמן  אף  בתו  על  האב  בנאמנות  משא״כ  פיו  על  לוקה  ולכן 

מ״מ זה הרי דבר שבערוה ובדבר שבערוה צריך באמת ב׳ עדים, וא״כ אז 

עיין  נסקלת  אינה  ולכן  א״א  שיהא  באמת  נתברר  שלא  והיינו  גמור  בירור 

בירור  א״ז  אב  שאצל  בזה  באורכה  י״ג  הל׳  אסו״ב  מהל׳  פ״כ  המלך  ביד 

גמור. ברם לפי האמור לעיל שדין דבר שבערוה זהו רק עצם חלות מעשה 

בירור  הר״ז  וע״כ  באיסורים  נאמן  ע״א  גם  האיסור  לענין  אבל  הקידושין 

גמור וכמ״כ באב שאמר קדשתי את בתי זהו בירור גמור, וא״כ מדוע אינו 

נאמן לענין עונשים.

והנה הצמח צדק בשו״ת אבה״ע סי׳ ר״ו אות ה׳ כתב וז״ל לפיכך נ״ל 

שהאיסור  אמרינן  מדינא  באיסורים  נאמן  דע״א  באיסורים  דדוקא  דה״פ 

שדרכן  גופו  בחר  ע״כ  האיסור  אבל  וכו׳  כדינו  בע״א  מוחזק  נעשה  עצמו 

למכות  אח״כ  שנוגע  ואע״פ  ע״א,  בו  נאמן  דאיסורא  מילתא  ואיהו  לי׳ 

ועונשים לית לן בה, דהרי בשעה שהוחזק לא הי׳ עדיין רק איסור ובגופו 

ממש  דאיסורא  מילתא  נמי  דהוא  אע״ג  בתי  קדשתי  גבי  אמנם  ממש 

תרי סהדי אלא  ובעי  הוא  ערוה  דדבר  כיון  סוקליו  אין  היני׳ מ״מ  ורחמנא 

רחמנא הימני׳ לאב אמרינןד לקולא לא הימני׳ עכ״ל.

וביאור דבריו הוא דבאב שאמר קדשתי הרי יש כאן ב׳ דברים מצד א׳ 

זהו  קידושין  המעשה  כי  שבערוה  דבר  זהו  ומאידך  ממש  איסור  דבר  זהו 

שלהאב  לומר  א״א  וא״כ  משנים,  פחות  שבעורה  דבר  ואין  שבערוה  דבר 

יש לו כאן נאמנות גמורה כמו ב׳ עדים אלא שנאמן רק לענין האיסור ולא 

לעיין קטלא שקשור עם המעשה קידושין שזהו הדבר שבערוה אבל לעיין 

האיסור נאמן ממש.

****



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן לח

סי׳ ג׳ נגח ואח״כ הפקיר
יג ע״ב נכסים המיוחדין רבינא אמר למועטי נגח  גרסינן בבא קמא דף 

ואח״כ הקדיש נגח ואח״כ הפקיר תניא נמי הכי יתר על כן אמר ר׳ יהודה 

בבעליו  והועד  שנאמר  פטור  הפקיר  ואח״כ  נגח  הקדיש  ואח״כ  נגח  אפי׳ 

והמית איש וגו׳ עד שתהא מיתה והעמדה בדין שוין כאחד וגמר הדין לא 

מיתה  שתהא  עד  אימא  אלא  דכתיב  הוא  דין  בגמר  יסקל  שור  הא  בעינן 

והעמדה בדין וגמר דין שוין כאחד פרש״י שוין כאחד בבעל אחד ומשמע 

פטור  נמי  מכר  ואח״כ  נגח  הדין  הוא  אלא  הפקיר  ואח״כ  נגח  דוקא  דלאו 

כיון דאין להשור בעל אחד.

אלא  עוד  ולא  וז״ל  כתב  ה״ד  ממון  נזקי  מהל׳  בפ״ח  הרמב״ם  אולם 

זה  הרי  הפקירו  או  הקדישו  שהזיק  ואחר  שהדיק  לבעלים  המיוחד  שור 

וכתב  ע״כ.  בדין  העמדה  ובשעת  הזיקו  בשעת  בעלים  לו  שיהיו  עד  פטור 

אחד  בעל  לו  שיהיה  בעי  דלא  רבינו  מדברי  דמשמע  משנה  הלחם  עלה 

מתחילה ועד סוף אלא שיהיה לו בעלים לבד ואם כן נגח ומכר או הוריש 

חייב משום דהרי יש לו בעלים.

והקשה שם על רש״י שכתב שצריך בעל אחד דמה דחקו לומר כן והרי 

בבעלים  העדאה  דבעי  הוא  שהזכיר  שהבעלים  משמע  הדרשא  מבפשטות 

כדאמר והועד בבעליו וגם בעליו ימות ומשמע דצריך בעלים מתחילה ועד 

סוף אבל שיהיה לו בעל אחד מנין לו בכתוב עכת״ד. וכ״כ הרשב״א דנגח 

ושיון  נגיחה  אחר  הקדיש  או  בהפקיר  אלא  מפטר  ולא  חייב  מכר  ואח״כ 

כאחד היינו שיהא לו בעלים מתחילה ועד גמר דין שהיא שור איש.

שאינו  אע״פ  ההפקר  וז״ל  כתב  הי״ד  נדרים  מהל׳  פ״ב  הרמב״ם  והנה 

כתב  רע״ג  סי׳  והקצה״ח  ע״כ.  בו  לחזור  שאסור  נדר  כמו  הוא  הרי  נדר 

שהפירוש הוא שהפקר אינו עושה קנין אלא הא דאינו יכול לחזור בו היינו 

מתורת איסור בל יחל וא״כ הפקיר ומת אפשר דהוא של היורשים, ומשמע 

דבהפקר עדיין הדבר שלו ואף שמסיק הקצה״ח שם דיצא מרשותו חגמיר 

מ״מ עדיין מקרי שלו וא״כ צ״ל אמאי פטור בנגח ואח״כ הפקיר.



לטקובץ עיונים ומחקרים

שהוכיח  וכמו  הוא  שלו  הנאה  דאיסורי  הוא  הרמב״ם  דעת  והנה 

הנאה  איסורי  של  שור  ינגח  אם  מ״מ  עי״ש.  מדבריו  ת״ו  סי׳  הקצה״ח 

חיה  נפש  כל  נז״מ  הל׳  בריש  הרמב״ם  ג״כ שכתב  וזהו  דפטור.  הדין  יהא 

ממונם  שהרי  לשלם  חיבים  הבעלים  שהזיקה  אדם  של  ברשותו  שהיא 

הזיק. שכונת הרמב״ם דצריך להיות ברשותו ג״כ דלא מפסיק זה שהמזיק 

שלו לחוד שיהיה חייב בנזיקין אלא צריך שיהא גם ברשותו, ובזה ממעט 

מקרי  ולא  ברשותו  שאינו  מאחר  פטור  ומ״מ  שלו,  דהוי  הנאה  איסורי 

ממונו גמור. ועד״ז בהפקיר אף דהפקר מטעם נדדר והוה שלו ומ״מ פטור 

מאחר דאינו ברשותו.

בשור  דין  שזהו  אחד  בעלים  הפירוש  לומד  שהרמב״ם  לומר  וצריך 

בשעת  שגם  היינו  כאחד  שוין  להיות  וצריך  בעלים  לו  להיות  שצריך 

העמדה בדין צריך להיות לשור בעלים כאלו שאם היה השור נוגח השתא 

נוגח אז היה הבעלים  היה חיי ולכן בהפקיר פטור משום שאם היה השור 

פטורין משא״כ בנגח ואח״כ מכר אם היה השור נוגח השתא היה הבעלים 

בעלות המחייב  סוג  אותו  להיות  כאחד שצריך  שוין  הפירוש  וזהו  חייבין, 

יש  ואם  אחד  בעלים  להיות  דצריך  לומד  צ״ל  רש״י  ובדעת  נזיקין.  לענין 

לשור בעלים אחרים הרי אם היה השור נוגח השתא היה באמת חייב אבל 

בעלים הראשונים היו פטורים וא״כ א״ז שוין כאחד.

והנה הוא יודע מש״כ בכתבי הגר״ח על מס׳ ב״ק בהא דמשלם מגופו 

קודם  שיחול  מבלי  השור  על  חל  שהשעבוד  היינו  השור,  על  דין  דזהו 

הרי  אחר  בו  וזכה  בשקדם  וליתי׳  ליזל  דידן  מגמ׳  לזה  וראי׳  הבעלים. 

שלא  אף  מהזוכה  השור  נוטל  היה  פוטר  דהפקר  הכתוב  גזרת  לאו  דאי 

ס״ד.  יהודה  שערי  בספר  בארוכה  בזה  ועיין  הנגיחה,  בשעת  בעלים  היה 

י״ט( הובא ברשב״א דל״ג  סי׳  יואב  )עיין בחלקאת  יש ליישב שי׳ הראב״ד  ובזה 

לא  דהב״ד  רק  בדין  העמדה  בלא  עליו  שהחיוב  נזיקא  דפלגא  קנס  בנוגע 

זיל  ליה  אמרינן  המזיק  הודה  ואם  עדים  ע״י  רק  הקנס  להוציא  מזדקקים 

שלים. ולכאורה הרי מודה בקנס בכה״ג פטור ומאי שנא פלגא נזיקא אבל 

אם נאמר דהחיוב הוא על השור י״ל בפשטות שהודאתו אינו פוטרת אותו 

הודאה  אין  השור  על  הוא  השעובד  אם  משא״כ  עליו  שחל  משעובד  רק 

שלו פוטרת אותו. ומאחר דהחיוב בשור תם הוא על השור א״כ מדוע ס״ל 

נוגח  השור  היה  אם  הרי  אחד,  בעל  וצריך  פטור  מכר  ואח״כ  גנח  לרש״י 

השניים  לומר שהבעלים  שייך  ולא  חייב,  באמת  היה  השניים  בעלים  אצל 



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן מ

הוא  מי  נוגע  ומה  על השור  הוא  ולא הראשונים שהרי החיוב  חייבים  היו 

הבעלים הרי השור הוא אותו השור.

מה  על  הראשונים  דהקשו  הא  ליישב  החת״ס  מש״כ  לפי  ובפרט 

ודנוהו  קדמו  וכו׳  ד״מ  אותו  דנין  ונזיק  מועד שהמית  ד״צ  לקמן  דאמרינן 

דיני נפשות אין חוזרין ודנין אותו דיני ממונות וכי קדמו ודנוהו ד״ה מאי 

שור  יוחנן  א״ר  אמרינן  דכ״ד  כריתות  ובגמ׳  וכו׳  ד״נ  ולידייני׳  לידהר  הוי 

הנסקל שהוזמו עדיו כל המחזיק בו זכה משום דהוי הפקר משנגמר דינו. 

ולפי מה דאמרינן דנגח ואח״כ הפקיר פטור א״כ מאי מקשה הגמ׳ ליהדר 

הפקיר  ואח״כ  ונגח  כהפקר  הוי  דינו  משנגח  הא  ממונות  דיני  ולידיינוהו 

אדמוה״ז  ובשו״ת  והחת״ס  ת״ו  סימן  והקצה״ח  הגרע״א  הקשו  וכן  פטור 

דכל  לתרץ  שם  הזקן  אדמו״ר  מש״כ  עיין  כן  השואל  הקשה  י״ד  סימן 

המחזיק בו זכה משום יאוש לחודי׳ נגעו ביה ועיין בשו״ע הרב הל׳ פסח 

סימן תל״ה בקונטרס אחרון שם ובספר שערי יהודה הנ"״ שמיישב בזה ב׳ 

המקומות שלא יתרו.

הפקיר,  ואח״כ  נגח  דממעטינן  דהא  קס״ה  סי׳  חו״מ  החת״ס  וכתב 

איפטר  וגופו  משלם  דמגופו  תם  שור  נזיק  היינו  ממיתה  נזיקין  דילפינן 

כיון דלתי ליה בעלים, אבל במועד שהחיוב הוא על הבעלים שממון  ליה 

יש  ולדבריו  השור.  ממיתת  למיפטרא  ליכא  מעליה  ומשתלם  הזיק  שלהם 

ליישב מה שהקשה בפלפולא חריפתא אות מ׳ דלא משכחת מועד שמשלם 

מעליה דפשיטא שיפקיר שורו, דבאמת בשור מועד לא מועיל מה שיפקיר 

בשור  מיירי  הגמ׳  הרי  וא״כ  מגופו.  רק  מלם  הכי  דבלאו  תם  בשור  רק 

אתי  מועד  בשור  דוקא  שזה  הפוכה  הסברא  לפי  ואפי׳  מגופו  דמשלם  תם 

המיעוט, והטעם כמ״ש רש״י האמת כנ״ל.

יוחלק  דאמר  לר״ע  ותימה  וז״ל  כץ  מהר״י  בשם  בשימ״ק  כתב  וכן 

לענין  ה״ה  א״כ  להפקיעו,  יכול  דאינו  מוכר  אינו  מכררו  ואם  בב״ד  השור 

הפקר והקדש הוי מוחלט ואין בידו להפקירו בכך וי״ל דרבינא איירי הכא 

במועד דכיון דנסקל ל״ש ביה החלטה בב״ד ותדע דמיירי במועד מדקתני 

ועיין  במועד,  דאיירי  מדבריו  מפורש  הרי  ע״כ  וכו׳   בבעליו  והועד  עלה 

בשו״ת אחיעזר סי׳ מ״א שדן בארוכה על דברי השימ״ק ומוכיח מהראב״ד 

וכן  בזה,  חילק  לא  ברמב״ם  וכן  הדין  נאמר  בסתם  שגם  שם  מינה  לעיל 

מוכח משו״ת הרב הנ״ל שלא תירץ כהחת״ס וכ״כ במנ״ח מצוה נ״ה שגם 

בשן ורגל נאמר דין זה.

דנים לחייב את השור סקילה בעד  היינו כשאנו  אך עדיין צ״ע ממיתה 



מאקובץ עיונים ומחקרים

כלל.  הראשונים  דבעלים  חיובא  בענין  לא  בודאי  הרי  שם  אדם  שהמית 

דנים  לא  הרי  אחרים  בעלים  או  בעלים  אותו  זהו  אם  יש  נ״מ  איזה  וא״כ 

דנגח  הדין  הוא  יהודה  דלר׳  ע״ב  מד  דף  לקמן  פרש״י  ומ״מ  לחייבם, 

דבענין  דהא  לרש״י  לומר  צריך  ולכן  ממיתה.  השור  פטור  מכר  ואח״כ 

בעלים אחד היינו הא דבעינן מיתה וגמ״ד בבעלים אחד זהו רק גזה״כ.

והנה הטור סימן ת״ו כתב וז״ל ושל הפקר שנגח פטור שאם קדם אחר 

וזכה בו הוי שלו ולא עוד אלא אפי׳ היו לו בעלים בשעת נגיחה והפקירו 

דוקם שעמד בדין פטור מיהו דוקא אם זכה בו אחר אבל אם הוא חזר בו 

וזכה בו חייב ע״כ. והקשה שם בהגהות למה כתב הטור בהפקיר וזכה בו 

והוריש  ומאי שנא הא ממכר  וסוף,  בעלים בתחילה  לו  יש  הא  פטור  אחר 

במכר  משו״ה  בעלים,  לו  שיהיו  הקפידא  דעיקר  וא״ל  אחר  לרשות  שבא 

אחד  רגע  עמד  ולא  אחר  לרשות  יצא  מרשותו,  שיצא  דמיד  חייב  והוריש 

בלא בעלים, משא״כ בהפקיר וזכה בו אחר שקודם שזכה בו עמד זמן מה 

קודם  ג״כ  הא  חייב,  עצמו  הוא  בו  דבזכה  כתב  למה  דא״כ  בעלים  בלא 

שזכה בו עמד בלא בלעים ועיין במנ״ח שם.

שעת  עד  העדאה  משעת  בעלים  להיות  שצריך  ס״ל  שהטור  לומר  ויש 

בלי  רגע  דהיה  מאחר  פטור  אחר  בו  וזכה  בהפקיר  ולכן  בדין  העמדה 

בעלים. והא דאם זוכה בו הוא עצמו חייב הוא משום דאי לאו לא משכחת 

לועד שישלם שיכול להפקיר ולזכות מיד, ומזה מכריח הטור שבודאי שם 

לא אמרה התורה שיהיה פטור מאחר דהוא הוא הבעלים של השור.

****



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן מב

סי׳ ד׳ רוכב ומנהיג
הרמב״ם פ״ט מהל׳ טעון ה״ז כתב וז״ל שנים שהיו אוחזים בכלי אחד 

יחלוקו ע״כ.  וכו׳  ואחד מנהיג  רוכב  רוכבים ע״ג בהמה או אחד  או שהיו 

הרכוב  במוסירה  אוחז  ואחד  רוכב  אחד  היה  ה״ז  פי״ז  גזילה  בהל׳  וכ״כ 

דוקא  שזהו  הזכיר  ולא  קנה  שרוכב  כתב  הרי  ע״כ.  וכו׳  הבהמה  קנה 

קנה  לא  שרוכב  ע״ב  ח  דף  מציעא  בבא  בגמ׳  כדאמרינן  ברגליו  במנהיג 

ודוקא מנהיג ברגליו קנה. וכתב הרב המגיד שדעת רבינו כדעת הרב אלפס 

שרוכב קנה בלא הנהגה ברגליו.

אמנם בכ״מ נחלק עליו וכתב שהרמב״ם סובר שרוכב קני דוקא מנהיג 

קונים  כיצד  בהדיא  ה״ו  פ״ב  מכירה  בהל׳  שכתב  מה  על  וסמך  ברגליו, 

הבהמה במשיכה אצ״ל אם משכה והלכה או שרכב עליה והלכה בו ע״כ. 

הרי כתב שרוכב היינו שהלכה על ידו.

מבואר  ובדבריו  רבו  הרי״ף  בעקבי  הלך  כתב שהרמב״ם  יהושע  והפני 

בהדיא בכמה דוכתי בחיבורו דרוכב לחודיה קני אפי׳ בלא מנהיג ברגליו, 

דמתני  דרוכב  להדיא  כתב  שבפיה״מ  ואף  יחלוקו  מנהיג  במקום  וברוכב 

ועוד  בו.  חזר  בפסקיו  שבחיבורו  נראה  הכי  אפי׳  ברגליו  במנהיג  איירי 

ארבעים  סופג  בקרון  שהיושב  להדיא  פסק  ה״ט  פ״ט  כלאים  בהל׳  שהרי 

וא״כ מבואר דיושב לחודי׳ קני וכ״ש רכוב דתפוס במוסירה, ועיין שם עוד 

קונה  שרוכב  להיות  יכול  איך  הרמב״ם  דעת  ולבאר  בזה.  שהאריך  בפנ״י 

בלי הליכה שא״ז משיכה וא״כ איזה קנין הוא כתב בש״מ בשם הריצב״ש 

שרוכב קונה משום שמשתמש בה כדרך שאדם משתמש בבהמתו.

הוא  רוכב  שקנין  מכירה  בהל׳  הרמב״ם  שפסק  ממה  צ״ע  אמנם 

קונה  לבין  מחבירו  קנין  בין  חילוק  שיש  וצ״ל  הרכיבה,  ידי  על  שהולכת 

להוציא  א׳  דברים  ב׳  לפועל  הקנין  צריך  מחבירו  דבקנין  מהפקר  מציאה 

רק  צריך  והפקר  מציאה  משא״כ  הלוקח.  לרשות  ולהכניס  ב׳  המוכר  מן 

שהיא  מורה  שזה  בבהמה  שמשתמש  מה  מפסיק  ולכן  לרשותו  להכניסה 

ברשותו.



מגקובץ עיונים ומחקרים

אבל בלוקח מחבירו אין זה מספיק וצריך פועלה שמורה שיצא מרשות 

מצב  שינוי  על  המורה  ממקומו  הליכה  שהוא  משיכה  דהיינו  המוכר 

שייך  אינו  שהפקר  נאמר  אם  רק  יתכן  זה  אמנם  לרשות.  מרשות  הבהמה 

גדר  בנוגע  וחי״ב  חט״ז  בלוק״ש  ועיין  הצ״פ  בזה  חקר  וכבר  אחד  לאף 

הפקר ואז מובן החילוק.

אבל שיטת הרמב״ם בגדר הפקר הוא שהוא שייך עדיין להבעלים וכמו 

כנדר  הוא  הרי  שהפקר  הרמב״ם  שיטת  בנוגע  רע״ג  סי׳  הקצה״ח  שכתב 

ואסור לחזור בו שמשמע שהפקר אינו עושה קנין ובמילא הוא עדיין שלו 

יוצא החפץ מרשות הבעלים  יוצא שגם בהפקר  ועפ״ז  בו אחר  עד שיזכה 

לרשות הקונה.

אבל י״ל לשיטת הרמב״ם שהפקר מטעם נדר שעי״ז הדבר נעשה אסור 

לו לקחת את החפץ בתור בעלים אלא יכול לזכות כמו אחר מן השוק אבל 

אבל  ברשותו  שאינם  הנאה  איסורי  ע״ד  מרשותו  מופקע  החפץ  זה  לפני 

מרשות  להוציא  הוא  הקנין  ענין  כל  הרי  ולפ״ז  שלו.  עדיין  החפץ  עצם 

הכנסה  וצריך  הבעלים  ברשות  זה  אין  בהפקר  משא״כ  כנ״ל  הבעלים 

לרשותו ולכן קני רוכב בהשתמשות לבד.

ה״ד  פ״ד  מכירה  הל׳  הרמב״ם  פסק  שהרי  להבין  צריך  עדיין  אמנם 

והראב״ד  קנה.  הרבים  אפי׳ שהוציא מקצת החפץ מרשות  קונה  שמשיכה 

שם חולק עליו וסובר שאינו קונה עד שיוציא כל החפץ.

הוא  הרמב״ם  שדעת  משיכה  בדין  שנחלקו  האזל  באבן  ומבאר 

בעלמא  קנין  עושה  שהוא  אלא  לרשותו  הכנסה  מדין  אינו  משיכה  דדין 

לרשותו.  הכנסה  זה  שאין  אע״פ  קנה  החפץ  מקצת  רק  משך  אפילו  ולכן 

צריך  ולכן  לרשותו  הכנסה  הוא  משיכה  שגדר  וסובר  חולק  והראב״ד 

קנין  מעשה  רק  הוא  משיכה  הרמב״ם  שלדעת  ולפ״ז  החפץ  כל  להוציא 

בעלמא, מה הוא הנ״מ בין זוכה מן ההפקר לזוכה מחבירו.

והפירוש  קנין,  מעשה  הוא  שמשיכה  הרמב״ם  לשיטת  לומר  ואפשר 

מעשה הוא שפועל דבר כמו ברוכב שקונה אם הלכה עי״ז שהרכיבה פועל 

גדר  שם  והפקר  במציאה  אבל  קונה  אינו  הולכת  אינה  אם  משא״כ  דבר. 

משיכה הוא הכנסה לרשותו או השתמשות כמו שכתב הרמב״ם הל׳ גזילה 

היינו  ע״כ.  לרשותו  או  לידו  שתגיע  עד  בה  זוכה  אינו  ה״א  פי״ז  ואביבה 

שהעיקר הוא ההכנסה לרשותו.

****





 הערות 
מהחתן



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן מו

סי׳ א׳ החובר חבר
הרמב״ם פי״א מהל׳ עבודה זרה ה״י כתב וז״ל איזהו חובר זה שמדבר 

שאותן  בסכלותו  דעת  על  ומעלה  ענין  להן  ואין  עם  לשון  שאינן  בדברים 

על  או  הנחש  על  וכך  כך  שהאומר  אומרים  שהן  עד  מועילין.  הדברים 

העקרב אינו מזיק והאומר כך וכך על האיש אינו נזוק וכו׳ ע״כ. הנה דעת 

הרמב״ם בפירוש1 האיסור חובר חבר שונה מדעת רש״י בגמ׳ סנהדרין דף 

סה ע״א וכריתות דף ג ע״ב שמפרש הברייתא של החובר חבר אחד חובר 

מצוה  והמנ״ח  בזה.  זה  יחד  החיות  מחבר  שהחובר  קטן  חובר  אחד  גדול 

לא  למה  הרמב״ם  על  ולפ״ז הקשה  מוכרחת  בהגמ׳  כתב שפרש״י  תקי״ב 

פירש כרש״י ומאיפה למד פירושו, יעוי״ש.

ע״ב  ד״ג  כריתות  התם  גרסינן  דהנה  המנ״ח,  שאלת  בישוב  והנראה 

חובר  ואפילו  קטן  חובר  ואחד  גדול  חובר  אחד  חבר  וחובר  כדתניא 

לנחשים ועקרבים חייב, אמר אביי האי מאן דבעי למיצמד זיבורא ועקרבא 

של  הפשוט  פירוש  ריהטא  לפום  והנה  ע״כ.  שרי  בתריה  קאתו  ואי  אסור 

משמע  אסור  בהלשון  השתמש  שאביי  מזה  והרי  מובן  אינו  הסוגיא 

שהאיסור הוא של דבריהם2 וא״כ מאי שנא בין הנידון שאביי מדבר עליו 

עקרבים  עם  נחשים  שהחובר  בהברייתא  שלמדנו  ובפרט  הברייתא,  כלפי 

עקרבים,  עם  נחשים  החובר  שנא  מאי  כן  ואם  תורה  איסור  על  עובר 

יש  ובזה  מדאורייתא  איסור  יש  שבזה  לומר  עקרבים  עם  צרעות  להחובר 

איסור דרבנן.

סכנה  דאיכא  אי  ה״ד  תימה  וז״ל  שהקשו  ישנים  בתוס׳  יעויין  והנה 

אמאי  סכנה  ליכא  ואי  נפש  פיקוח  בפני  שעומד  דבר  לך  דאין  פשיטא 

בהגה  קנ״ז  סימן  יו״ד  שו״ע  הרב  כמ״ש  קי״ל  דהנה  ונראה  ע״כ.  שריא 

יעבור  ועל  יהרוג  של  הדין  בתוך  נכללו  עבירות  הג׳  של  אבזרייהו  שגם 

 עיין ביד מלאכי כללי הרמב״ם אות י״א אולם עיין תוס׳ מנחות דמ״ב ע״ב ד״ה  )1

תפילין וש״ך יו״ד סי׳ פ״ז סק״ד וד״ל.

 עיין בספר יכהן פאר ועוד עיין בגמ׳ מנחות דף ע ע״א, ודוק. )2



מזקובץ עיונים ומחקרים

מהל׳  בפ״ו  הרמב״ם  וכמ״ש  דע״ז  כאבזרייהו  נחשב  שכישוף  לומר  ויש 

אלו ה״ב שמעשה אוב וידעוני הם עבודה זרה ממש. וכן כתב במו״נ ח״ג 

להם  יעשה  אותם  בעשותם  אשר  ההם  שהפעולות  יחשבו  וכן  וז״ל  פל״ז 

המאמר  או  ההוא  הפועל  וירצהו  ההוא  לכוכב  עבודות  מיני  הם  הכישוף 

ההוא או העישון ולזה יעשה לנו כל מה שנרצה וכו׳ כי המכשף הוא עובד 

עבודה זרה בלא ספק אבל דרכים מיוחדים זרים בלתי דרכי עבודת ההמון 

יד  על  עצמו  את  להציל  אסור  שיהיה  סד״א  ולפ״ז  ע״כ.  ההם  לאלוהות 

כישוף.

וא״ת דא״כ אמאי שרי וי״ל דתרי דינים ישנן בכישוף ומש״כ הרמב״ם 

בסמיכות  שכתב  וידועני  אוב  מעשה  על  בדוקא  הוא  לע״ז  דומה  שכישוף 

נכתב  חבר  החובר  משא״כ  ע״ז  בהלכות  שדנים  ההלכות  של  להפרקים 

בפי״א של הלכות אלו בתוך דיני חוקת הגוים ונאסרה מחמתה. ולפ״ז י״ל 

שמש״כ הרמב״ם בסוף פי״א שכל אלו הדברים הם הבל וכו׳ אינו אלא על 

הדברים שנכתבו שם ולא על מש״כ לעיל בפ״ו3.

ומעתה יש לבאר דעת רש״י בפירוש הסוגיא, דהנה יעויין בד״ה אפילו 

ומובן  ע״כ.  ללוחשן  אסור  חשיבי  דלא  וז״ל  שפרש״י  ועקרבא  זיבורא 

ועקרבא  זיבורא  ואפילו  למיצמד  דבעי  מאן  האי  אביי  אמר  גרס  שרש״י 

לאסור לחברן.  ללוחשן,  והחליפו מאסור  הגיהו  על הש״ס  ובהגו״צ  אסור 

הגירסא  לקיים  ויש  וסתומים  עמומים  הם  רש״י  דברי  שלדרכם  לי  ויראה 

כדי שלא  הנחש  על  ללחוש  כוונתו שאע״פ שמותר  ולבאר  ללוחשן  אסור 

דרכי  אבד  כבר  הש״ס  ובזמן  בע״ז  הגדרות  ב׳  שיש  דחולין  פ״ק  בפיה״מ   ועיין  )3

אפי׳  אלא  וכישוף  ע״ז  להאיסור  אחד  שורש  שיש  הצד  שלפי  ואצ״ל  שהועילו.  הע״ז 

לדעת הרמח״ל בשורשי המצוות כלל ה׳ ואילך י״ל שהרמב״ם לשיטתו אזיל בזה ובזה 

הרמב״ם  ממש״כ  ע״ז  להקשות  ואין  דסנהדרין.  פ״ז  בפיה״מ  הרמב״ם  מש״כ  ניחא 

בפיה״מ הקדמה לפרק חלק ביסוד החמישי לפי שיש נ״מ בין אם יש בהם בחירה לזה 

מהל׳  פ״ב  הרמב״ם  שמדברי  וא״ת  וד״ל.  כרחם,  בעל  מהם  להמשיך  יכולים  שבנ״א 

וי״ל  וידעוני  אוב  עם  חבר  כלל  שם  שבמו״נ  קשה  ותו  מועיל  שזה  משמע  הי״ג  חו״מ 

־דבהל׳ חו״מ איירי בחובר באופן שאינו על ידי כישוף ואינו הכרחי ובמו״נ איירי בחו

בגמ׳  ועיין  דברינו  בסוף  שיתבאר  כמו  שיק  מהר״ם  וכמ״ש  ידעוני  מכוח  שנאסרה  בר 

סנהדרין דף נז ע״ב ובפשטות זוהי מקור הגדרת הר״מ במו״נ. וצ״ע לדעת רבי שמעון 

־שם אמאי בעי למילף להלן דף ס ע״א שבן נח אסור בכישוף אם הר״ז ע״ז וי״ל דלאב

זרייהו בעי קרא ולכאורה יש להביא ראי׳ לזה לשיטת הרמח״ל ולדעת הר״ן סוף דרוש 

ד׳ יובן טפי.



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן מח

ינזק מנשכיתם כמבואר לדעת רש״י בגמ׳ סנהדרין דף קא ע״א מכל מקום 

אסור לצייד ללחוש על עצמו להגן את עצמו מנשיכתם.

וז״ל  רטין  ד״ה  ע״א  כב  דף  סוטה  רש״י  ממש״כ  לה  אמינא  ומנא 

מה  מבין  ואינו  לחשיו  את  המכשף  לוחש  מגוש  הוא  להר  חובר  תרגום 

הלחשים  אותם  ע״י  בא  שהמכשפות  מעשיהם  כך  אלא  פירושם  ומה  הם 

ועיין יבמות דקכ״א ע״ב  ע״כ. ומבואר שלוחש וחובר הם מילים נרדפות, 

ופרש״י שם. ואשר לפ״ז י״ל שרש״י פירש המימרא דאביי כמ״ש הרמב״ם 

שחובר הוא לוחש ולפ״ז פירש הסוגיא הוא שמתוך הברייתא אנו לומדים 

אסרה  שהתורה  הכישוף  והם  בזה  זה  חיות  לחבר  דאורייתא  איסור  שיש 

קאתו  אם  אמנם  עצמו  על  ללחוש  שאסור  גזרו  זה  שמפני  אביי  ומדייק 

איסור  יש  ובזה  דרבנן  איסור  יש  שבזה  וניחא  דבריהם  עמדו  לא  בתריה 

דאורייתא.

הרי״ף  דברי  מתוך  מצאתי  דאביי  בהמימרא  זה  לפירוש  נאמן  ועד 

אבל  גופייהו  ועקרבים  נחשים  ודוקא  וז״ל  שכתב  מדפיו  דט״ז  סנהדרין 

לחישת  לוחשין  חלק  בפרק  לקמן  כדאמרינן  שריא  נשיכתן  על  לחישה 

נחשים ועקרבים בשבת ע״כ. ומזה שסמך הנידון של מי שלוחש על המכה 

כלל  למה  הכי  תימא  לא  דאי  שכתבנו  כמו  הסוגיא  שפירש  משמע  לכאן 

ס״ל  שרש״י  הוא  הרי״ף  לשיטת  רש״י  שיטת  בין  והנ״מ  יחד  דינים  השני 

נשיכתן,  על  ולא  גופייהו  הנחש  על  שלוחש  באחד  איירי  סנהדרין  שהגמ׳ 

ועיין רא״ש.

יובן מה שלמדנו בגמ׳ סנהדרין דס״ה ע״א ת״ר חובר חבר אחד  ובזה 

חבר גדול אחד חבר קטן ואפי׳ נחשים ועקרבים אמר אביי הלכך האי מאן 

וכו׳  אסור  ליזקו  דלא  מיכוין  דקא  אע״ג  ועקרבא  זיבורא  למצמיד  דבעי 

ע״כ. ונראה ברור שכוונת אביי הוא שאע״פ שהצייד מכוון להגן על עצמו 

לפני  עצמו  על  הלוחש  בין  והנ״מ  כריתות  מגמ׳  הנידון  אותו  וזהו  אסור 

דוחים  שאין  הוא  אחריו  לרדוף  הנחשים  התחילו  למי שכבר  לציד  שיוצא 

האיסור אלא א״כ הסכנה עומד כנגדו ולא כצעד מניעתי.

ובזה יובן מש״כ רש״י סנהדרין דק״א ע״א דתנו רבנן סכין וממשמשין 

בבני מעיים בשבת ולוחשין לחישת נחשים ועקרבים בשבת ומעבירין כלי 

על גב העין בשבת ופרש״י ד״ה ולוחשין וז״ל בשביל שלא יזיקו ואין בכך 

משום צידה ע״כ. והקשה הבאר שבע שמתוך פרש״י משמע שאם היה בה 

משום צידה יהיה אסור וזה אינו דתנן עדיות פ״ב מ״ה שלשה דברים אמרי 

בן  יהושע  רבי  ופרשן  והתר  אסר  לא  בהם  אמר  ולא  ישמעאל  רבי  לפני 



מטקובץ עיונים ומחקרים

מתיא וכו׳ ועל הצד נחש בשבת אם מתעסק שלא ישכנו פטור ע״כ. ובגמ׳ 

וא״כ אפילו  ומותר הוא  קז ע״א אמר שמואל דהאי פטור, פטור  שבת דף 

אם יש בו משום צייד ממש הר״ז מותר.

שאכן  הצייד  של  הלחישה  משום  בו  שאין  הוא  רש״י  שכוונת  ונראה 

מהם  ויש  לגמרי  שמותר  מהם  ויש  בלוחש  שונים  סוגים  יש  דהיינו  אסור, 

עצמו  על  לוחש  שהצייד  הלחישה  יש  אחד  שמצד  מדבריהם.  שנאסרו 

א״כ  אלא  התירו  ולא  חבר  החובר  של  האיסור  על  מיסוד  אסרו  שחכמים 

יש פיקוח נפש. לעומת זאת יש מי שלוחש על הנחש בכדי שלא יזיק אותו 

שאינו דומה להחובר חבר בכלל אלא לחישה בעלמא ומותר וכוונת רש״י 

הוא שמי שלוחש על הנחש אינו דוחה איסור דרבנן בכלל, והטעם שצריך 

תורה,  ביטול  בזה משום  דהו״א שיש  הוא  עליהם בשבת  לפרש שלוחשין 

ועיין בכ״מ הי״א.

או  נחש  אחריו  שרודפין  מי  וז״ל  כתב  קע״ט  סימן  יו״ד  הטור  והנה 

זה  שדין  יוסף  הבית  עלה  וכתב  ע״כ.  יזיקהו  שלא  כדי  לחבר  מותר  עקרב 

נלמד מרש״י סנהדרין דס״ה ובעצם הוא פשוט שאין לך דבר שעומד בפני 

אולם  זה.  באופן  עצמו  את  להציל  שמותר  בשו״ע  פסק  וכן  נפש  פיקוח 

מש״כ הב״י שמקור הדין הוא מרש״י בסנהדרין הוא פלא עצום והרי הוא 

גמ׳ מפורשת בכריתות ועוד שגמ׳ זו זוהי לכאורה המקור לדברי רש״י. וכן 

הקשה הגרע״א בגליון השו״ע על הבאר הגולה שהביא המקור הדין כמ״ש 

עצם  ולפ״ז  יוסף  הבית  נמשך אחר  הגולה  הגרע״א שהבאר  ומדייק  הב״י, 

השאלה הוא על הבית יוסף.

והמחבר שכתבו שרודפין אחריו, שהלשון  לדייק בלשון הטור  לי  ויש 

רודף שייך דווקא כשהרודף רודף אחר נפשו וכמו שכתוב בראשית פל״ה 

כתיב  וכן  שכם,  את  לנקום  דהיינו  וגו׳  יעקב  בני  אחרי  רדפו  ולא  פ״ה 

בידיכם  מואב  את  איביכם  את  ה׳  נתן  כי  אחרי  רדפו  פכ״ח  פ״ג  שופטים 

והרי אהוד אמר רדפו עמי אחרי מואב וכן כתיב שופטים פ״ד פט״ז וברק 

רדף אחר הרכב ואחרי המחנה עד חרשת הגוים ויפל כל מחנה סיסרא לפי 

דע״ג  סנהדרין  מדתנן  ראיה  להביא  יש  וכן  וגו׳  אחד  עד  נשאר  ולא  חרב 

ומבואר  וכו׳  ואלו הן שמצילין אותן בנפש הרודף אחר חברו להרגו  ע״א 

מזה שמילת רודף הוא מי שרודף להורג את הנפש. 

מאידך גיסא לשון אביי בגמ׳ כריתות הוא דקאתו בתריה,ואינו מבואר 

הכי  ואפי׳  צער  אלא  בו  אין  דלמא  או  נפש  פיקוח  משום  בזה  יש  אם 

מגמ׳  לזה  וראיה  רודף  מלשון  בתריה  הלשון  דשאני  לומר  ויש  הותרה. 



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן נ

דרבי אלעזר  אזלינן בתריה  הוה  כי  חנה  רב  בר  רבה  די״ב ע״ב אמר  שבת 

לשיולי בפתיחה וכו׳ וכן בגמ׳ בבא מציעא דכ״ד ע״ב רב יהודה היה שקיל 

דפ״א  קידושין  בגמ׳  וכן  וכו׳  דיסא  דבי  ואזל בתריה דמר שמואל בשוקא 

ע״ב במעשה עם פלימו דעאק וטשא נפשא בבית הכסא אזיל בתריה שטן 

וי״ל שאביי מדבר במקרה שאין  דווקא לא הלך אחריו להורגו.  והא התם 

אינו דחדא  זה  וא״ת שכל  מזה.  צער  לו  נפש ממש אלא שיהיה  פיקוח  בו 

רצין  למגרס  ליה  היה  דא״כ  וי״ל  דתלמודא  לישנא  וחדא  דקרא  לישנא 

אחריו וכמ״ש רש״י בסנהדרין ועיין מנחות דק״ט ע״ב ותמיד דכ״ח ע״א.

ואשר על כן נראה שהטור והמחבר מדברים בנידון אחר מהגמ׳ כריתות 

לך  לומר  בסנהדרין  מרש״י  הוא  הדין  שמקור  הביא  יוסף  שהבית  וניחא 

שאלת  לתרץ  יש  ובזה  הגרע״א.  שאלת  ומיושב  שכתבנו,  כמו  לומר  שאין 

שיש  באופן  היינו  בתריה  דקאתו  אביי  בדעת  הבינו  שהם  ישנים  התוס׳ 

פיקוח נפש אבל לפי מה שכתבנו יש לומר שזה גופא קמ״ל שלא זו בלבד 

עמדו  לא  צער  מזה  לו  יהיה  אם  אפילו  אלא  סכנה  בו  יש  אם  היתר  שיש 

אוסר  שאביי  סנהדרין  הגמ׳  לפרש  אנו  מוכרחים  זה  דרך  ולפי  דבריהם. 

לתרץ שאלת  אין מקום  רש״י  ולדעת  לציד  לפני שהולך  עצמו  על  ללחוש 

התוס׳ בדרך זה.

בגמ׳  שלמדנו  מה  ע״פ  וי״ל  שרי  אמאי  נפש  פיקוח  בו  אין  אם  וא״ת 

נוחה  חסידים  רוח  אין  בשבת  ועקרבים  נחשים  ההרוג  ע״ב  קכא  דף  שבת 

עי״ש.  וכו׳  מהם  נוחה  חכמים  רוח  אין  חסידים  ואותן  למה  אמר  הימנו 

ומבואר שלפי שהם מזיקים יש לדחות את השבת אפילו אם אין בו פיקוח 

נחש  אחריו  כוונת המחבר שמי שרודפים  לפרש  יש  ולדרכנו  גמורה.  נפש 

אלא  בזה  זה  מחברם  שהוא  אינו  יזיקוהו  שלא  כדי  לחבר  מותר  ועקרב 

לפרש  שכתבנו  וכמו  העקרב  ועל  הנחש  על  או  עצמו  על  לוחש  שהוא 

שבשו״ע  ההלכות  מסדר  מצאנו  זה  להשערה  ורמז  רש״י.  לדעת  המימרא 

זה בזה ולאח״ז שמותר ללחוש על המכה  שמתחילה מפרט המחבר חיות 

ולאח״ז הדין של מי שרודפים ולא סידר ההיתר למי שרודפין אחריו לאחר 

האיסור לחברם יחד זה בזה. 

וויס  בזה  )עיין מש״כ  כאן שלפי מה שכתבו החוקרים  ולא אמנע מלהוסיף 

ולפיכך  שונות  מישיבות  באו  בש״ס  סוגיות  שכמה  בתלמוד(  מחקרים  בספרו 

בסגנון  קלים  ג׳ מקומות בש״ס בשינוים  או  בב׳  סוגיות המבואת  יש כמה 

שבאמת  לומר  יש  נוסחות  השני  בין  ישנן  גדול  חילוק  ולפעמים  דבריהם, 

לא  או  בוי״ו  חובר  גורסים  אם  וסנהדרין  בכריתות  סוגיות  השני  בין  הנ״מ 



נאקובץ עיונים ומחקרים

הוא  חובר  האיסור  אם  פליגי  גופא  ובזה  ישיבות  משתי  שבאו  לפי  הוא 

כמ״ש הרמב״ם או האם האיסור הוא זה שמחבר חיות יחד זה בזה וכדעת 

רש״י.

החובר  פירש  שהוא  הרמב״ם  דעת  לבאר  האחרונים4  ספרי  בפי  ושגור 

היא  שהמעשה  דהיינו  בוי״ו  גדול  חובר  אחד  שגורס  לפי  דרכו  ע״פ  חבר 

בריש  ששאלנו  מה  יקשה  עדיין  ולדרכם  קטן,  מעשה  או  גדול  מעשה 

שבזה  לומר  ואין  דאביי  להמימרא  הברייתא  בין  שנא  מאי  שלפ״ז  דברינו 

יש מעשה רבה ובזה מעשה זוטא אם הן בזה והן בזה עכצ״ל שהוא לוחש 

על העקרב לחוד ע״פ דרכו של הרמב״ם. והמהר״ם שיק בפירושו על ספר 

המצות כתב שהרמב״ם פירש הברייתא כרש״י ודחה הברייתא מדינא ונקט 

שכל האיסור הוא על מי שלוחש וכש״נ לפי שכבר למד האיסור חובר חבר 

ע״פ הדרך שהוא חובר חיות יחד זה בזה מתוך האיסורים של אוב וידועני 

ובזה יובן היטב זה שהרמב״ם מחליק בין אוב וידועני שהם מעשה כשפים 

וכמ״ש  כלום  בהם  שאין  בלוחש  משא״כ  ידם  על  לפועל  ויכולים  גמורים 

להקשות  ואין  בזה.  זה  יחד  מגררן  שהוא  לפרש  נקט  לא  והלכך  הב״ח 

דעיין  עצמו  סברת  פי  על  מפורשת  ברייתא  דחה  שהרמב״ם  לומר  יש  וכי 

בספר עבודת המלך שמבאר שמקור הרמב״ם הוא מתוספתא דמכות פ״ד, 

ומיושב שאלת המנ״ח.

****

  פרשת הכסף להרה״ג שמואל סורנאגה ז״ל כאן, ועיין שו״ת בני בנים ח״א סי׳  )4

מ״ד.



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן נב

סי׳ ב׳ שגגת עכו״ם
דעמד  אילימא  דמי  היכי  עכו״ם  שגגת  האי  ע״א  ג  דף  כריתות  גרסינן 

דחזא  ואלא  לשמים  לבו  הרי  והשתחוה  היא  הכנסת  בית  וסבר  ע״ז  בבית 

וסגיד לה אי דקבליה עליה באלוה בר סקילה הוא ואי דלא קבליה באלוה 

לאו מידי הוא ע״כ. מבואר בגמ׳ שמעשה ע״ז אסור בדווקא באופן שיחד 

לפני או בשעת מעשה שהוא מכוון לע״ז ולפיכך אם כיון לבו לשם שמים 

ע״א  דכ״ח  נדרים  קי״ל  והרי  צ״ע  אך  שוגג.  מקרבן  ואפילו  פטור  הר״ז 

דברים שבלב אינם דברים ובפרט במקרה שמעשיו סותרים כוונת לבו מאי 

להפיך  או  ע״ז  כמעשה  מעשיו  להכריע  כוונתו  דאלים  עכו״ם  שגגת  שנא 

לפוטרו מקרבן.

מכזית  פחות  וז״ל  כתב  ה״ז  אוכלין  טומאת  מהל׳  פ״ג  הרמב״ם  והנה 

מבשר המת שהשלים עליו כביצה משאר אוכלין הכל צריך מחשבה שהרי 

בטל הכל אצל כל אדם ע״כ ובהשגות א״א מגמ׳ כריתות דכ״א ע״ב נראה 

ביאור  ע״כ.  אדם  כל  אצל  דעתו  דבטלה  משלים  אינו  עליו  חשב  שאפי׳ 

ההשגה שהר״א ס״ל שצריך להוציא בפיו שכך הוא כוונתו. 

נראה שיסוד הדברים הוא שאע״פ שעצם הפעולה  אך בדעת הרמב״ם 

מועיל  אחר  לענין  הוא  כוונתו  אם  מ״מ  אדם  בני  רוב  דעת  נגד  הולך 

שבלב  דברים  לומר  שייך  שאין  משום  שבלב  דברים  שהוא  אע״פ  כוונתו 

מה  או  מי  שיש  ועוד  לדברים  צריכות  איזה  יש  כן  אם  אלא  דברים  אינם 

וכדומה אבל במקרה שצריך  קרקע  במי שמוכר  וכמו  נגד הדברים  שטוען 

לדברים אם אין כאן מי שטוען נגד הדברים אינו שייך לומר דברים שבלב 

אינם דברים וסדר הרגיל של העולם בפני עצמו אינו טוען להכריע פועלת 

וכוונת מעשיו.

שטוען  מה  או  מי  כאן  אין  עכו״ם  שבשגגת  לומר  יש  לפ״ז  ואשר 

כנגדו  עומד  אינו  ע״ז  האיסור  ואפילו  עצמו  על  קיבלה  שלא  זמן  כל  נגדו 

כיון  א״כ  אלא  עבודה  מעשה  אינה  עצמה  בפני  השתחווה  שמעשה  מפני 

לעבודה, ונראה שגם הראב״ד מודה שיש לחלק בין הכשר טומאה שרוצה 



נגקובץ עיונים ומחקרים

לחדש דבר לשגגת ע״ז שרוצה לסלק האיסור מצד זה שנחשב כמו שא״כ 

הע״ז וכש״כ האיסור.

אולם זה וודאי שאין שייך לומר כן אם יש אחר שטעון נגדו וא״כ יובן 

שיהרוג  לע״ז  להשתחוות  גוים  באנוסהו  ע״א  עד  דף  סנהדרין  הגמ׳  בנקל 

ועל יעבור ואינו יכול להשתחוות על מנת לכוון לבו לשמים משום דברים 

שבלב לא הוה דברים נגד הגיום שאונסים אותו ולהיפך דבריהם מכריעים 

כוונת מעשיו ומיושב בזה שאלת התוס׳ סנהדרין דף סא ע״ב יעוי״ש5.

ועיין בתוס׳ שם שהקשו לדעת רבא אמאי לא השתחווה מרדכי להמן 

יעוי״ש  ותירצו או שהיה צלמים על לבו של המן או שהיה לקידוש השם 

ולפי מש״כ יש לומר שלא השתחווה מרדכי לפי שחשש לכוונת המן אולם 

צלם  שם  שהיה  לזה  להגיע  וצריכים  מועיל  אינו  אדם  שכוונת  ס״ל  התוס׳ 

המן  בין  שנא  מאי  וא״כ  פטור  נמי  ומיראה  מאהבה  צלם  שהעובד  אע״פ 

להצלם וי״ל שהתוס׳ אזלי לפי הי״א בתוס׳ שם, ואכ״מ.

בין  שהנ״מ  קנ״ז  סי׳  יו״ד  שו״ע  הגר״א  למש״כ  שבנוסף  אעיר  ואגב 

חייב  תירוצים בתוס׳ הוא אם מותר למסור את עצמו במקום שאינו  השני 

צלם  בין  לחלק  ע״א  ג  דף  זרה  עבודה  התוס׳  ע״פ מש״כ  לומר  יש  לא  או 

הדין  מעיקר  צלם  זה  אם  משא״כ  חייב  שבזה  ממש  זרה  שבעבודה  לע״ז 

אינו  י״ל שתרץ הא׳ בתוס׳  ולפ״ז  קידוש השם.  א״צ למסור את עצמו על 

תרץ  לפי  גיסא  ומאידך  לע״ז  צלם  בין  מחלק  ואינו  בע״ז  כמ״ש  הולך 

השני של התוס׳ שאכן מחלקים בין צלם לע״ז י״ל שאע״פ שזה אזיל לפי 

רק  והיה  לזה  הוצרך  לא  הדין  מעיקר  מכ״מ  לבו  על  צלם  שהיה  המדרש 

לקידוש השם.

ובזה יש לבאר מש״כ התוס׳ יבמות דף ו ע״ב ד״ה יכול וז״ל גבי אביו 

לגבי  אבל  אלהות  לשום  לו  ישתחוה  שלא  דפשיטא  כן  לומר  הוצרך  לא 

וכו׳ ע״כ. ולכאורה צ״ע מהו  המקדש איצטריך משום דהוי דבר שבקדוש 

כוונתם לשם אלהות והרי אם הם מכוונים לשם אלהות ממש הן לאביו והן 

 עיין בר״ן סנהדרין דס״א שכתב שעבר ועבד ע״ז הר״ז חייב, ועיין ביד רמה שם.  )5

אולם התוס׳ שם כתבו שהר״ז פטור ובמקום אחד כתבתי שבאמת התוס׳ מודים להר״ן 

בזה שבטל כוונתו אצל כוונת הגוים ואכ״מ. ולפי מש״כ לדעת התוס׳ יבמות דף ו ע״ב 

אותו  כופים  אינם  הם  אם  אפי׳  שם  שעומדים  בנ״א  שאר  כוונת  בתר  דאזלינן  עכצ״ל 

־ואולי הר״ז מחמת הגמ׳ ע״ז דף יב ע״א יעוי״ש וצ״ע אמאי לא תירצו הכי התוס׳ בס

יש להעיר מגמ׳ מנ ומיראה  ורבא בעובד ע״ז מאהבה  ובעיקר מחלוקת אביי  ־נהדרין. 

חות דף סד ע״א שנחלקו אם אזלינן בתר מעשיו או מחשבתו יעוי״ש.



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן נד

כוונת התוס׳ הוא לאלהות שמלובש  ואם  לבית המקדש הר״ז ע״ז גמורה, 

ולפי  לאביו.  המקדש  בבית  המלובש  הקדושה  שנא  מאי  המקדש  בבית 

שמלובש  לאלהות  הוא  אלהות  לשם  התוס׳  כוונת  שבודאי  י״ל  מש״כ 

אביו  שיש  לפי  ליה  איצטריך  לא  אביו  לגבי  אבל  המקדש  ובבית  באביו 

שעומד כנגדו ואם נכנס לאביו המחשבה שבנו משתחווה לו לשם אלהות 

יש עומד כגנדו  יש איסור, משא״כ בבית המקדש אין דבר  ממש ח״ו לזה 

להכריע מעשיו לאיסור או להיתר.

אבן  מזורק  ע״א  דס״ד  סנהדרין  מגמ׳  השימ״ק  ליישב שאלת  יש  ובזה 

כיון  שלא  מפני  שפטור  לע״ז  השתחווה  שגגת  שנא  דמאי  וכו׳  למרקוליס 

לע״ז מזורק אבן למרקוליס שלא כיון לע״ז ולהיפך מזה כיון לבזיון הע״ז 

ומכל מקום חייב, דהתם יש דבר שעומד כנגדו והוא מכיר שזה ע״ז והוא 

מעשיו  אם  ובפרט  שבלבו  דברים  מועיל  אינו  וממילא  אחר  לדבר  מכוון 

ואינו דומה לנידון דידן שלא עלה על דעתו שיש שם  סותרים מה שבלבו 

ע״ז ולהפיך מזה כיון לבו לשמים, וכש״נ.

****



נהקובץ עיונים ומחקרים

סי׳ ג׳ נפסקו הרצועות
בטור או״ח סי׳ כ״ה כתב וז״ל וראיתי לא״א ז״ל שמיד אחר שקשר של 

זרועו  סביב  הרצועה  כורך  שהיה  קודם  ראש  של  מניח  היה  הזורע  על  יד 

שהיה אומר כיון שברכה שניה חוזרת גם על של יד ומטעם זה אין להפסיק 

מן  אינו  הזורע  סביב  והכריכה  שיכול  מה  בכל  ההפסק  למעט  יש  ביניהם 

המצוה ע״כ. וכן פסק המחבר סעי׳ י״א שיש להניח התפלה של ראש קודם 

שיכרוך הרצועה סביב הזורע עי״ש.

אזיל  לשיטתו  שהרא״ש  כתב  כ״ט  סי׳  יעקב  משכנות  בשו״ת  והנה 

ותפירה  קשירה  מהני  דלא  דקי״ל  שזה  תפילין  מהל׳  י״א  בסי׳  דס״ל  בזה 

והזרוע6  הראש  שמקיפים  הרצועה  בחלקי  דווקא  הוא  שנפסקה  ברצועה 

אמנם  תפילין  מצות  מקיום  חלק  הוא  הרצועות  של  אלו  שחלקים  לפי 

בשאר אורך הרצועות שאינם חלק מגוף המצוה מהני תפירה ולפיכך ס״ל 

הנחת  להקדים  ויש  המצוה  מן  חלק  אינו  לידו  מסביב  הרצועה  שכריכת 

התפלה של ראש.

זו הקשה המשכנות יעקב על מש״כ המחבר בסי׳ ל״ג סעי׳  ועל הנחה 

שמקיף  וי״א  פנים  מצד  לתפור  מתירים  יש  הרצועה  נפסק  אם  וז״ל  ה׳ 

וכדי  הזורע  עם  התפלה  לקשור  הזורע  שתקיף  כדי  יד  ובשל  הראש  ממנה 

שתמתח עד אצבע אמצעי׳ ויכרוך ממנה על אותו אצבע ג׳ כריכות ויקשור 

אין להם תקנה לא בקשירה ולא בתפירה וכו׳ עכ״ל. ולפו״ר המחבר פסק 

כדעת הרמב״ם ספ״ג מהל׳ תפילין שס״ל שבכל שיעור הרצועות לא מהני 

תפירה ולפי נימוקו של המשכנת יעקב עכצ״ל שהרמב״ם פליג על הרא״ש 

ולכאורה  המצוה  מגוף  חלק  הוא  הרצועות  שיעור  שכל  וס״ל  בתרתי 

סי׳  סי׳ מ״ז הובא בט״ז  עיין בתרומת הדשן   דהיינו מקום הנחת הבית ממש אך  )6

־ל״ג סק״ז שכתב לבאר דעת הרא״ש בא״א ועיין בפרמ״ג משב״ז שם. ויש מן האחרו

נים שכתבו שהרמב״ם והרא״ש אינם חולקים בשל יד ולהעיר ממש״כ הספר התרומה 

בסי׳ רי״א, עי״ש.



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן נו

המחבר פסק בסי׳ כ״ה כהרא״ש ובסי׳ ל״ג כהרמב״ם ואיך זכה שטרא לבי 

תרי.

כריכת  וז״ל  שכתב  פ״ב(  סי׳  ירושלים  )מכון  הרמב״ם  בשו״ת  יעויין  והנה 

להברך.  צריך  ואז  קשירה  עליו  הנאמר  הקשר  הוא  הקיבורת  על  הרצועה 

קשירה  תהיה  ובה  הברכה  אחר  תהיה  האצבע  על  הרצועה  קשירת  אמנם, 

שכתב  במה  להתבונן  וראוי  עכ״ל.  מוכרח  האצבע  על  הקשר  ואין  תמה 

שאינו  דהיינו  מוכרח  אינו  אצבעותיו  על  הרצועה  שכריכת  כאן  הרמב״ם 

מעכב קיום המצוה ומכל מקום בהלכותיו פסק דלא מהני תפירה וקשירה 

הרמב״ם  הרי  יעקב  המשכנות  מש״כ  לפי  והרי  כנ״ל  הרצועת  נפסק  אם 

ומכל  המצוה  מן  כחלק  הכרחי  שא״ז  ס״ל  אחד  שמצד  עצמו  את  סותר 

מקום ס״ל דלא מהני בה תפירה.

התפילין  ברצועות  תפירה  שהדין  ס״ל  שהרמב״ם  לומר  אנו  ומוכרחים 

הוא דין בעצם הרצועות ואינו תלוי במצות כריכת הרצועות על ידו ואע״פ 

צריך  הר״ז  ארוכות  רצועות  לו  שיש  מאחר  הרצועה  מן  זה  לחלק  שא״צ 

נראה  ועוד  המצוה.  קיום  שמעכבים  הרצועה  חלקי  כמו  כהלכתה  להיות 

שאפי׳ אם יש קיום מצוה בכריכת הרצועות על זרעו ואפילו על אצבעותיו 

נוספת  ומצוה  זכות  אלא  המצוה  גוף  שהוא  מזה  להכריע  אין  מקום  מכל 

על החיוב ולפ״ז נפל שאלת המשכנות יעקב על המחבר דאה״נ שהרמב״ם 

חולק על הרא״ש אבל לאו למימרא שהשני דינים תלויים זה בזה.

מהו  תפילין  זירא  רבי  בעי  ע״א  יט  דף  זבחים  מגמ׳  לזה  ברורה  וראי׳ 

כיון  לך  תבעי  לא  הוא  תפילין  זמן  לאו  לילה  דאמר  דמאן  אליבא  שיחוצו 

עי״ש.  תפילין  זמן  ליליה  למ״ד  לך  תבעי  כי  חייצי  נמי  יום  חייצי  דליליה 

שהתפילין  ציור  יש  שאם  פשוט  שזה  הוא  השקו״ט  מתוך  העולה  והנה 

מנוחים עליו אבל אינו מקיים בו מצווה זה פשוט שהר״ז חוצץ ולפ״ז אם 

אנו נוקטים שאין שום מצווה בכל ארוך הרצועות שכרוך על ידו הרי אפי׳ 

המצוה  מן  שאינו  מהתפילין  חלק  יש  הוא  תפילין  זמן  נמי  דליליה  למ״ד 

שאע״פ  לומר  אנו  ומוכרחים  חוצץ  שהר״ז  פשיטא  מ״ד  להך  אפי׳  ולפ״ז 

שא״ז חלק מן המצוה שמעכב מכל מקום יש בו מצוה.

ליבמות  בחידושיו  הרשב״א  הביאו  הגאונים  לדעת  מוכרח  והכי 

של  שבטלית  י״א  סי׳  או״ח  יוסף  הבית  הביאו  ירוחם  ורבינו  ע״ב  ד  דף 

וודאי  וזה  לבן  של  החוטים  ולא  מצמר  התכלת  רק  לעשות  מותר  פשתן 

או  השיעור  מן  יותר  עצמם  התכלת  להאריך  א״א  שלדעתם  לומר  שא״א 

על  ויסמוך  החוטין  יקצר  ולאח״ז  כשיעורים  החוטין  יעשה  שלכתחילה 



נזקובץ עיונים ומחקרים

ההיתר גרדומי ציצית כדי לקיים המצוה אלא יכול להאריך התכלת עצמה 

כל מה שהוא רוצה אע״פ שא״צ לכל אורך החוט כדי לקיים המצוה מכל 

בתפילין  לומר  יש  וכן  בהמצוה  מוסיף  הוא  הרי  שהאריכה  מאחר  מקום 

בפני  מצוה  קיום  בה  יש  מקום  מכל  הרצועה  ארוך  לכל  שא״צ  שאע״פ 

עצמה.

ולפ״ז  יעקב  המשכנות  דברי  הביא  סולוביצ׳יק7  הלוי  הגרי״ד  והנה 

גרדומי  פפא  רב  אמר  ע״ב  לה  דף  מנחות  דבגמ׳  הרמב״ם  על  הקשה 

שכבר  לפי  בציצית  שכמו  י״ל  הרא״ש  לדעת  תינח  והא  כשירות  רצועות 

היה בו שיעורו אע״פ שמעתה נפסקה עדיין נשאר בכשרותה כמו כן לגבי 

שיעור  בה  היתה  שבתחילתה  ומאחר  שיעור  של  גדר  בה  יש  הרצועות 

עכשיו נמי לא נפסלה אבל לדעת הרמב״ם שיש מצווה מסוימת בכל ארוך 

שדעת  ואע״פ  כשירות.  רצועות  שגרדומי  לומר  הסברא  מהו  הרצועות 

אלא  גרדומין  דין  שייך  שאין  לפי  הוא  הטעם  מההלכה  נדחה  פפא  רב 

היינו  זאת  שלולא  ומשמע  קדושה  תשמישי  הם  ותפילין  מצוה  בתשמשי 

ניחא שיש לומר שגם הרמב״ם מודה  ולפי מש״כ  מקבלים סברת רב פפא 

שהוא דין שיעור שישנן ברצועות, וכש״נ.

****

קוק  הרב  מוסד  הוצאת  וציצית  סת״ם  תפילין  הלכות  על  הלוי  הגרי״ד   שיעורי  )7

סי׳  המג״א  כמ״ש  דלא  עצמו  והוא  ואביו  הגר״ח  מה שנהג  הביא  ובהערה שם  ח׳  סי׳ 

כ״ה סקי״ח בשם האריז״ל ולפי מש״כ בשו״ת הרמב״ם אין דבריהם מוכרחים. ומש״כ 

לו  אלא שיש  מצוה המעכבת  למימרא שהוא  לאו  מצוה  הוא  היד  על  המג״א שכריכה 

זכות, ודוק.



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן נח

סי׳ ד׳ חשש ב׳ יב״ש
ואפילו לר״מ דחייש למיעוטא  גיטין דף ב ע״ב רוב בקיאין הן  גרסינן 

סתם ספרי דדייני מיגמר גמירי ורבנן הוא דאצרוך פרש״י למיחש למלתא 

משום דאיכא דאשכח כתוב ועומד כגון שנכתב לשם א׳ מבני עירו ששמו 

כשמו ושמה כשמה ונמלך מלגרש ע״כ.

ויעויין בתוס׳ שהקשו דבהוחזק שני יוסף בן שמעון אפילו נכתב לשמו 

פסול לגרש בו לר' מאיר כדאמרינן בריש כל הגט )דכ״ד( כתב לגרש בו את 

מגרש  מצי  דלא  הוא  קטנה  בגמ׳  וקאמר  הקטנה  את  בו  יגרש  לא  הגדולה 

שיהא  דבעינן  משום  כר״מ  ולא  אלעזר  כר׳  לה  מוקי  מגרש  גדולה  הא 

יהושע  בפני  ועיין  עי״ש.  מגרשה  מינייהו  הי  החתימה  עדי  מתוך  מוכיח 

חוששים  יב״ש  שני  הוחזקו  שלא  במקום  שאפי׳  רש״י  דעת  לתרץ  שכתב 

שאפי׳  הוא  רש״י  דעת  שבאמת  ומוסיף  התוס׳  לשאלת  מקום  אין  ולפיכך 

במקום שהוחזקו שני יב״ש א״צ להיות מוכח מתוכו עי״ש.

דף  ב״מ  הגמ׳  על  מבוסס  התוס׳  שאלת  שעיקר  כתב  הגרע״א  אמנם 

ודעת  ומצאה  וחזר  גט  שאבד  אחד  של  בנידון  ע״ב  כז  דף  וגיטין  ע״ב  יח 

השיירות  שאין  מקום  שהוה  ועוד  יב״ש  ב׳  הוחזקו  לא  שאם  הוא  רבה 

וס״ל  חולק  זירא  ר׳  ב״מ  בגמ׳  בתרא  לישנא  ולפי  בו.  לגרש  מותר  מצות 

שאפי׳ מחמת חד מנייהו אסור לגרש בו ומוכרח דלכו״ע לולא הך ריעותא 

מאוד  רחוק  דבר  הוא  רבה  שלפי  ועוד  יב״ש  לב׳  חוששים  אין  דנפילה 

לחוש לב׳ יב״ש אם לאו דהוחזקו.

דאי  יב״ש  ב׳  שהוחזק  במקום  דאיירי  רש״י  בדעת  התוס׳  נקטו  ולפ״ז 

מקשים  וע״ז  חוששין  אין  הסתם  שמן  להדיא  מצאנו  הרי  הכי  תימא  לא 

ואם הוחזק  התוס׳ על רש״י ממה נפשך שאם לא הוחזק מאי חשש איכא 

יכול  הרי צריך להיות מוכח מתוכו עכת״ד. ולפ״ז נסתר דברי הפנ״י ואיך 

לקיים דעת רש״י במקום שלא הוחזקו לומר שמ״מ חוששין.

יב״ש  לב׳  חיישנין  שלא  שזה  ב״מ  בגמ׳  להדיא  כתב  שרש״י  ואע״פ 



נטקובץ עיונים ומחקרים

אכן  הכי  שבלאו  ומשמע  יב״ש  ב׳  שם  שאין  שהוחזק  במקום  דוקא  הוא 

שמעתא  השב  כמ״ש  התוס׳  שאלת  ליישב  יש  ובזה  יב״ש  לב׳  חוששין 

א״כ  אלא  יב״ש  ב׳  חשש  לנו  שאין  מוכרח  הגמ׳  מעצם  מ״מ  פ״כ  ש״ז 

ובפרט  נראה,  לא  שחוששין  לומר  הדין  מעיקר  אבל  דנפליה  ריעותא  יש 

שלפ״ז גם כאן יש לחלק שבמקום שהוחזק שאין ב׳ יב״ש אין צריך לומר 

בפ״נ בפ״נ וזה לא מצאנו בשום מקום, וצ״ע.

שרוב  ובמקום  רובא  בתר  אזלינן  אבידה  דבהל׳  דידוע  לבאר  ונראה 

ע״א  כד  דף  ב״מ  בגמ׳  כמבואר  שלו  המציאות  כל  הוה  עכו״ם  הם  העיר 

שנמצא  א׳  ע״ב  טו  דף  כתובות  בגמ׳  ועיין  ס״א.  פ״א  שם  ברא״ש  ועיין 

בשוק אם רוב העיר ישראל חייב להחזיר לו אבידתו8 ולא בעי להביא ראיה 

שהוא ישראל.

ולפו״ר  סימן  הוה  לא  שמקום  ע״ב  כב  דף  ב״מ  בגמ׳  ס״ל  רבה  והנה 

נימוקו הוא כמ״ש בא״ד דרב מרי שם דף כג ע״ב דמאי טעמא אמרו רבנן 

מקום לא הוי סימן דאמרינן ליה כי היכי דאתרמי לדידך האי מקום אתרמי 

נמי לחברך. ולרבא דמקום הוה סימן לכאורה הטעם הוא כמ״ש בתוס׳ שם 

אחד  ובמקום  כזה  זה  חפץ  אבדו  אדם  בני  ששני  רגילות  שאין  ע״ב  דכ״ב 

אחיעזר  )שו"ת  מובהק  סימן  הוה  שמקום  ה״ה  פי״ג  גזילה  הל׳  רמב״ם  ועיין 

ח"א סי"ד(.

ב׳  להוחזקו  צריך  למה  סימן  הוי  לא  מקום  אם  לרבה  לעיין  יש  ולפ״ז 

מחבריך  נמי  נפל  מינך  שנפל  שכמו  י״ל  אם  וכו׳  שהשיירות  ומקום  יב״ש 

להוציא  יכול  ואינו  המבוהק  סימן  אינו  שמקום  הוא  רבה  שדעת  ועכצ״ל 

רגיל.  דבר  שאינו  מודה  הוא  גם  הדין  מעיקר  אבל  כזה  סימן  עם  האבידה 

 ולא מיבעיא לדעת הר״ן חולין דף לד ע״א מדפי הרי״ף שע״א נאמן על האבידה  )8

ומוכרח שאין לאבידה חזקה שא״א להוציא אלא אפי׳ לדעת הרא״ש בשמעתא דסימנין 

וסימנין )ב״מ דכ״ח( שאין ע״א נאמן להוציא ומבואר בשב שמעתא ש״ו פ״ג שהטעם 

הוא לפי שאינו נאמן להוציא ממון אפי׳ במקום שאין לא חזקה דילפינן דבר דבר ממון 

ועכצ״ל  ראיה  תביא  אמרינן  ולא  אבדיה  לו  להחזיר  וחייב  רוב  ע״פ  דנים  מכ״מ  עי״ש 

שבדני אבדיה אזלינן בתר רובא לכל דבר. אולם נראה שהר״ן והרא״ש חולקים אם יש 

חזקת בעלים במציאה והא כל מי שמוצא אבידה נחשב כשומר )שם דכ״ט ועיין תוס׳ 

שבועות דמ״ד( וא״כ יש מקום לומר שכמו שבזה אומר ק׳ שלי וזה אומר ק׳ שלי )ב״מ 

דל״ז( יש חזקה להבעל האמיתי וכמבואר בפ״ק דפסחים )וע״ש דל״א ע״א ורש״י ב״מ 

ד״מ( שהמפקיד קונה מקום הפקדון כמ״כ י״ל במצאיה ומ״מ קי״ל רובא וחזקה רובא 

עדיף )טהרות פ״ג מ״ח( ושפיר מוצאין האבידה וחוזרים ליד האסופי, וכעת צ״ע.



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן ס

ולפ״ז יובן היטב טעמא דרבה דבעי הן הוחזקו והן מקום שהשיירות להוי 

תרתי לריעותא נגד הרוב ואם לאו אין חוששין.

והנה במשאל״ס כתבו התוס׳ יבמות דף לו ע״ב ועבודה זרה דף מ ע״ב 

גיסא  ומאידך  רבנן  חשו  איש  דאשת  חמור  ובאיסור  המצוי  מיעוט  שהוא 

כתבו  פט״ז  ויבמות  פ״א  ובחולין  שם  והרא״ש  ע״ב  כ  דף  בכורות  התוס׳ 

שבאמת משאל״ס הוא מיעוט שאינו מצאוי והתקנה אינו אלא מצד חומרא 

דא״א אבל מעיקר הדין אפי׳ ר״מ לא חייש במשאל״ס.

תיקנו  איש  אשת  באיסור  משא״כ  רובא  בתר  אזלינן  באבידה  ולפ״ז 

לחלק  יש  שפיר  וא״כ  מצוי  שאינו  למיעוט  ואפי׳  למיעוטא  לחוש  חכמים 

שמצד דין גיטין חוששין לשמא ימצא א׳ מבני עירו וכו׳ משא״כ אם נפל 

ואפי׳  הגמ׳  מתוך  מוכרח  נראה  וכן  חוששין.  אין  ומצאה  וחזר  ממנו  הגט 

לרבי מאיר דחייש למיעוטא וכו׳ שכל החשש הוא מצד מיעוט דמיעוטא. 

ובפרט  א״א  הלכות  לשאר  ממשאל״ס  לפשוט  שיש  ראיה  להביא  ויש 

וז״ל  איסורא  ד״ה  כ ע״ב  דף  בגיטין ממש״כ התוס׳ ב״מ  להתקנת חכמים 

הרוב  אחר  בממון  הולכים  אנו  אין  דהא  בממונא  מחמירין  אנן  טפי  וא״ת 

תנשא  לא  סוף  להם  שאין  דמים  החמירו  איש  באשת  דמ״מ  וי״ל  וכו׳ 

חיישינן  לא  דמדאורייתא  לומר  יש  ועוד  מתים  שרובם  אע״פ  לכתחילה 

לשני יוסף בן שמעון אבל מדרבנן חיישינן משום לעז וכו׳ ע״כ הרי מבואר 

שיש לחלק בין השני דינים.

ואי  וז״ל  נ ע״ב ד״ה ר״פ כתב  והריטב״א בחידושיו למס׳ קידושין דף 

איכא  לחומרא.  אפילו  למעוטא  חיישינן  דלא  כרבנן  קי״ל  והא  לך  קשיא 

ההיא  כגון  ברצון  תלוי  שאינו  וטבע  דבחיוב  ברובא  הוא  דהתם  למימר 

דהוה  ואיילונית  לסריס  חיישינן  ולא  ומייבמין  שחולצין  וקטנה  דקטן 

מפילות  ומיעוט  יולדת  מעוברות  נשים  דרוב  דאמרינן  וכההיא  מיעוטא 

לנהוג כמנהג  יכול  וכל אדם שרוצה  אבל ברוב התלוי במנהג שאינו חיוב 

מזה  ראי׳  להביא  ויש  ע״כ.  לחומרא9  למיעוט  חוששין  ודאי  המיעוט 

ס״ל  דלא  משמע  הכי  תירצו  דלא  והתוס׳  ובמלחמות,  הרמב״ן  בחידושי   ועיין  )9

להך  ס״ל  לא  ראי׳ שהתוס׳  יש  כאן  לומר שגם מתוס׳  יש  ולפ״ז  והריטב״א,  כהרמב״ן 

־נ״מ ועוד ראיה יש להביא מתוס׳ ב״מ ד״כ ע״ב שהבאנו לעיל דהנה עיין בשב שמע

וז״ל תימה דבריש פרק  דיני  תא ש״ד פ״ו שהביא דברי התוס׳ סנהדרין ד״ג ע״ב ד״ה 

המוכר פירות )ב״ב דצ״ב( קאמר שמואל אין הולכין בממון אחר הרוב ואמאי לא נילף 

־בק״ו מדיני נפשות וכו׳ וצ״ל דרובא לרדיא זבני לא חשיב כי הנך רובא הלכך לא סמ

הריטב״א  מש״כ  ע״פ  התוס׳  כוונת  לבאר  וכתב  ע״כ.  ממונות  בדיני  רובא  אהך  כינן 



סאקובץ עיונים ומחקרים

לפי  ואפי׳  אדם  בני  ודעת  במנהג  ולא  בטבע  שתלוי  ברוב  הוא  רובא  בתר  אזלינן  דכי 

הרמב״ן דס״ל דבעי נמי הטעם משום א״א החמירו מכל מקום חזינן שאינו רוב מעליא 

ליישב  ד״כ  ב״מ  התוס׳  ממש״כ  אולם  עי״ש.  ממונות  בדיני  עלה  סמכינן  לא  ולפיכך 

דאי  ויש בה חומרא דא״א מוכרח שאינם מקבלים סברת הרמב״ן  גיטין הואיל  דשאני 

במנהג,  שתלוי  רובא  בתר  אזלינן  דלא  ס״ל  בגו״ק  והן  בממון  הן  הרי  הכי  תימא  לא 

וכעת  הכי,  ס״ל  לא  מקומות  בג׳  התוס׳  שהרי  דוחקים  קצת  הש״ש  דברי  נראה  ולפ״ז 

צ״ע.

ויעויין בגמ׳ בכורות ד״כ ע״א רבינא אמר אפילו תימא רבנן כי אזלי רבנן בתר רובא 

דיבמות  מהך  הקשו  ובתוס׳  לא,  במעשה  דתלי  רובא  אבל  במעשה  תלי  דלא  ברובא 

במעשה  תלוי  שזה  הש״ס  משני  ולא  שתדע  עד  תתייבם  ולא  תינשא  דלא  ע״א  דקי״ט 

וכתבו שהר״ז כמו שאינו תלוי במעשה עי״ש. אולם הרמב״ן יבמות שם כתב שבאמת 

בין  בזה שאין לחלק  אזיל  ולכאורה התוס׳ לשיטתם  לרוב שתלוי במעשה  דומה  הר״ז 

רוב שתלוי בדעת ומעשה בני אדם משא״כ הרמב״ן ס״ל שהר״ז רוב גרוע וא״א לסמוך 

רובא שתלוי בדעת  אזלינן בתר  והרמב״ן אם  לומר שעיקר מחלוקת התוס׳  ויש  עליה. 

שלשיטתו  לפי  האדם  על  חדש  דין  שיחול  לומר  א״א  הרמב״ן  שלפי  לא,  או  אדם  בני 

אזיל ריש בבא בתרא ועבודה זרה דע״ג ע״א שהיתר אינו בטל באיסור אך דעת התוס׳ 

בכורות דכ״ב ע״א הוא שהיתר בטל באיסור וכמ״ש בשו״ת עיו״ט סי׳ ד׳ עי״ש. ובזה 

יובן שהתוס׳ בבא מציעא ד״ו ע״א מקשים לשיטתם דוקא וכבר עמדו בזה האחרונים 

ואכ״מ. ונחלקו התוס׳ והרמב״ן בכורות ד״כ ע״א אם אזלינן בתר רובא בתרתי דסתרי 

ויתכן לומר שזה תלוי במה שחקרו האחרונים אם רוב מברר המציאות או אופן הנהגה, 

והרמב״ן ס״ל שזה אופן הנהגה ולפ״ז ס״ל שהיתר אינו בטל בתוך האיסור לפי שאין 

שזה  ס״ל  באיסור  בטל  שהתר  להתוס׳  משא״כ  ההנהגה  אופן  על  מיסוד  דינים  לחדש 

מבאר המציאות. ועיין גם בתוס׳ זבחים דע״א ע״א ס״ל דלא אזלינן בתר רובא בתרתי 

דסתרי עי״ש.

ואגב אעיר על הרמב״ן יבמות דף קיט ע״א שלא הבנתי איך כתב לדעת הרי״ף שרוב 

הרי״ף  לדעת  כתב  ד״נ  קידושין  ובמלחמות  במעשה  שתלוי  רוב  הוי  מתעברות  נשים 

ועוד  תלוי במעשה,  ד״פ  דקידושין  הוסיף שם שהך  ועוד צ״ע למה  גמור.  רוב  שהר״ז 

צ״ע שהרי לכאורה שם הן הרוב והן המיעוט תלוי במעשה ולפ״ז לפי מש״כ הרמב״ן 

האחרונים  במש״כ  נרגא  לשדות  יש  ובזה  גמור.  כרוב  נחשב  ה״ז  ע״ב  יא  דף  חולין 

לבאר כוונת התוס׳ קידושין ד״פ ע״א שהר״ז רוב גרוע ועוד קשה עליהן שהרי התוס׳ 

ועיין  במעשה.  שתלוי  רוב  בין  להנ״מ  ס״ל  לא  מאיר  שרבי  להדיא  כתבו  שם  יבמות 

יו״ד  יו״ד סי׳ ט״ו מה שהקשה על הרמב״ן וכן על אדמו״ר הזקן  בשו״ת דברי נחמיה 

יבום  פ״ג מהל׳  עיין בשעה״מ  קידושין שם  דברי התוס׳  ובעיקר  יו״ד.  קו״א  קפ״ז  סי׳ 

הט״ז שהקשה עליהם מגמ׳ חולין דפ״ו ע״א ונראה שכן צ״ע איפכא שלפ״ז ההו״א של 

סי׳ קס״ב  הגרע״א מהדו״ק  ועיין שו״ת  וצ״ע.  דקי״ט,  דיבמות  הך  סותר  בחולין  הגמ׳ 

שנא,  מאי  וא״כ  במעשה  תלוי  שחיטה  אצל  מצויין  רוב  גם  לפ״ז  שהרי  צ״ע  ולכאורה 

ועיין ראש יוסף חולין ד״ט ע״ב. עוד יש להעיר עמש״כ המקנה קידושין ד״נ שהקשה 

־על הרמב״ן מגמ׳ שם ד״פ ותמהני שהרי הרמב״ן כתב להדיא שהר״ז רוב שתלוי במ



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן סב

למש״כ שיש לחלק בין דיני אבידה שהתם תלוי במציאות דהיינו אם נפל 

אם  תלוי  בפ״נ  בפ״נ  חשש  משא״כ  יב״ש  ומשני  אחד  במקום  גיטין  שני 

נכתב לשמה ואם הבעל יבוא ויערער, ומיושב היטב דעת הפ״י.

בפני  שיאמר  צריך  הים  ממדינת  גט  המביא  ע״א  ב  דף  התם  תנן  והנה 

בפני  שיאמר  צריך  אינו  ישראל  בארץ  גט  המביא  וכו׳  נחתם  ובפני  נכתב 

נכתב ובפני נחתם ואם יש עליו עוררים יתקיים בחותמיו פרש״י וז״ל ואם 

ואם  יכירו חתימתם כשר  או עדים אחרים  ידיהם  יעידו העדים על חתימת 

תמיד  מצויין  ועדים  לשמה  בקיאין  דהא  כשר  מסתמא  עוררים  עליו  אין 

הוא  רש״י  שכוונת  ונראה  ע״כ.  קבועין  דינין  בתי  בגמ׳  כדאמרינן  לקיימו 

כל  חוששים  אין  ממילא  הגט  לקיים  תמיד  שמצאוים  עדים  שיש  שמאחר 

שבזה  ישראל  לארץ  הים  מדינת  בין  לחלק  יש  ולפ״ז  מזוייף  לטענת  כך 

חוששים ובזה אין חוששים.

ובביאור הדברים נראה שאם אין עדים מצויים והבעל טעון נגד השטר 

נקל  דבר  הוא  אם  משא״כ  מזויף  כך  כל  נראה  אינו  לקיימו  יכולים  ואינם 

לקיימו ועל האי שטרא א״א להביא עדים נראה שהוא מזויף ובאופן אחר 

י״ל שלפי שאנו יכולים לקיים השטר בנקל ממילא אין אנו חוששים שמא 

לו  דף  בכורות  בגמ׳  מדקי״ל  לזה  ראי׳  קצת  להביא  ויש  הו.  זייפא  שטרא 

שמזה  כתבו  שם  והתוס׳  משקרי  לא  לאיגלויי  דעבידא  מילתא  שכל  ע״א 

גופא שאנו יכולים לקיים ולברר האמת מוכיח שכן הוא האמת.

מת  לומר  נאמן  דע״א  דטעמא  דפ״ח  יבמות  הריטב״א  בחידושי  ועיין 

בעלה הוא דהוי דבר העתיד לאגלויי ובזה אין חוששין לשקר וכן י״ל כאן 

שלפי שאנו יכולים לקיימה בנקל אין לחוש לטענת מזוייף. ועיין בפרמ״ג 

דאיכא  דבמלתא  הש״ך  דהעלה  הא  על  סק״ב  סוף  צ״ב  סי׳  שפ״ד  יו״ד 

ולבדוק  יכול להעמיד  דאינו אלא אם  תומו  לפי  נאמן במסיח  למיקם עלה 

מיד אבל אם לאו אינו מועיל יעוי״ש ומבואר שמזה שקרוב הדבר לעמוד 

על בוריו מחזיק הנאמנות.

נעשו  ושניהם  וז״ל  דאתיוהו  ד״ה  בע״ב  רש״י  מש״כ  יובן  ובזה 

לרבא  למימר  בעי  לרבה  שניהם  ידי  מתחת  יוצא  והגט  לגרשה  שלוחים 

לקיימו  מצויין  הם  הרי  בעל  יערער  ואם  הם  שנים  שהרי  למימר  בעי  לא 

ע״כ. ובתוס׳ הקשו על רש״י דאטו בכיפא תלו להו שיהו מזומנין לקיימו 

עשה והך דפסחים ד״ד ע״ב וכתובות דף כד ע״א הוי רק מדרבנן. וכלפי מה שהקשה 

מהט״ז יו״ד סי׳ ס״ט סקכ״ד יש לומר דס״ל כרבינו גרשום בבכורות שם, וצע״ג.



סגקובץ עיונים ומחקרים

מן  שנים  שוים  כך  תרי  בי  דאתיוה  לי  דלמה  ועוד  ויערער  הבעל  כשיבא 

השוק שמכירין חתימת העדים עי״ש.

והם  שלוחים  ב׳  כאן  שיש  שלאחר  הוא  רש״י  שכונת  י״ל  ולדרכינו 

אזיל  לשיטתו  רש״י  ובפשטות  לזיוף  לחוש  אין  השטר  לקיים  יכולים 

ואין  ולא מצד טענת הבעל,  שהחשש הוא מצד הב״ד שיש פסול בהשטר 

לומר שהחשש בעצם בגט מצד ב״ד אינו אלא לפי רבה שהרי רש״י שתק 

שהרי  התוס׳  לשאלת  מקום  ואין  לרבא.  ס״ל  שכן  ומוכרח  הגמ׳  בהמשך 

יקיים  ויערער  הבעל  יבוא  ואם  קיום  א״צ  ולפיכך  מיד  לקיימן  יכול  הוא 

מישב  ע״ב  טז  בדף  שרש״י  לכ״ז  א״צ  ובאמת  ישראל  בארץ  כמו  השטר 

שאלת התוס׳ להדיא יעוי״ש.

משום  למלתא  למיחש  וז״ל  כתב  ורבנן  ד״ה  ע״ב  ב  בדף  רש״י  והנה 

דאיכא דאשכח כתוב ועומד כגון שנכתב לשם א׳ מבני עירו ששמו כשמו 

ויש מן האחרונים שכתבו שכונת רש״י  ונמלך מלגרש ע״כ.  ושמה כשמה 

להוסיף  נראה  אולם  לעיל  שכתבנו  וכמו  הב״ד  מצד  הוא  שהחשש  הוא 

בזה שכונתו הוא שזהו הטעם שהבעל נאמן לערער על הגט אבל בלי האי 

טעמא לא היה נאמן ולאחר שהבעל נאמן לערער על הגט בית דין חוששין 

שמא יבא ויערער על זה.

ועיין בר״ן שכתב על דרך רש״י אבל בשינוי קצת שהחשש הוא שמא 

יבא הבעל ונראה שהנ״מ הוא שלפי הר״ן כל התקנה אינו אלא מצד ערעור 

לערער  להבעל  מקום  שיש  שמפני  הוא  החשש  רש״י  ולפי  לא  ותו  הבעל 

אנו חוששין שמא יערער. וניחא מש״כ לעיל לחלק בין ארץ ישראל לחוץ 

לארץ דבא״י לכתחילה אין מקום לערער הבעל ולפיכך אין לחוש על הגט.

בפ״נ  גיטו אצ״ל  הביא  עצמו  בעל  ע״א  ה  דף  הגמ׳  סוגיית  ניחא  ובזה 

בעל  אתי  דלמא  ובפ״נ  בפ״נ  לומר  צריך  רבנן  אמור  מאי  דטעמא  בפ״נ 

מערער  קא  וערעורי  בידיה  ליה  נקיט  מינקט  השתא  ליה  ופסיל  מערער 

דין שחוששים על כל גט במדינת הים  עליה. ואם החשש הוא מצד הבית 

שנכתב שלא לשמה מה אכיפת לי שלא אתי בעל ומערער והא שמא נכתב 

שלא לשמה ועכצ״ל כמ״ש שכונת רש״י הוא שלפי שיש האי חשש נותנים 

להבעל כוח לערער ולאחר שיש חשש.

דיני  משאר  דלשמה  דינא  בין  שהנ״מ  בתוס׳  הובא  ר״ת  לדעת  אמנם 

מוכח  הדרשה  קיבלו  לא  שלכתחילה  הוא  וכדומה  מחובר  כמו  גיטין 

שהחשש הוא חשש גמור מצד הב״ד צ״ע מאי שנא בעל מהשליח לבפ״נ 



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן סד

ערער  מצד  אלא  כך  כל  חשש  שאין  בסמוך  ר״י  לדעת  תינח  והא  בפ״נ 

הבעל הוי יובן אבל בדעת ר״ת נראה שא״א לפרש כן.

הים  גט ממדנית  דתנן שמהביא  הא  על  ע״א מבאר  ב  בדף  רש״י  והנה 

צריך לומר בפ״נ ובפ״נ ששליח זה הבעל עשאו שליח להולכה וכתב עלה 

אצ״ל  מן האשה  לקבלה  הוא שליח  הוא שאם השליח  רש״י  הר״ן שכונת 

בפ״נ בפ״נ לפי שיסוד תקנת חכמים שהשליח צריך לומר בפ״נ בפ״נ הוא 

לאחר  לקבלה  בשליח  אמנם  הגט  נתינת  לאחר  הבעל  יערער  שמא  חשש 

יערער הבעל  שגמר הבעל בדעתו לגרש את אשתו שוב באין לחוש שמא 

הוא  שהחשש  הדרך  לפי  אלא  מספיק  לא  שזה  כתב  יהושע  והפני  עי״ש. 

מצד ערער הבעל אבל לפי רש״י בע״ב הנ״ל נראה שיש חשש אמיתי מצד 

הבית דין וא״כ מאי שנא שליח להולכה משליח קבלה ולפי דברינו שכונת 

חוששים  הב״ד  והלכך  לערער  נאמן  הבעל  למה  לבאר  אלא  אינו  רש״י 

יהושע צ״ע ובפרט שהבאנו מגמ׳ דף ה ע״א  ודברי הפני  ניחא דעת הר״ן 

שהתקנה הוא מצד ערער הבעל, וכעת צ״ע.

שנים  הונא  מרב  שמואל  מיניה  דבעא  שמע  תא  ע״א  ה  בדף  ולמדנו 

או  נחתם  ובפנינו  נכתב  בפנינו  שיאמרו  צריכין  הים  ממדינת  גט  שהביאו 

לא  מי  גרשה  בפנינו  יאמרו  אילו  ומה  צריכין  אין  ליה  אמר  צריכין  אין 

מהימני פרש״י כלומר אם רצו הן אומרים אנו מעידים שגרשה ונתן לה גט 

צריך  אינן  גט  דהביאו  דתרי  רש״י  כתב  בד״ב  והנה  ע״כ.  גט  לשלוחה  או 

לומר בפ״נ בפ״נ לפי שהם מצויין לקיימו וצ״ע מאי שנא זה מזה. 

חלקים  ב׳  יש  בפ״נ  בפ״נ  שאומר  שליח  שבכל  מזקני  פעם  ושמעתי 

שאומר  שליח  בכל  שבאמת  דהיינו  כשר.  ושהגט  שליח  שהוא  באמירתו 

שאנו  דבר  עוד  יש  כן  לומר  לו  מאמינים  שאנו  מזה  חוץ  ובפ״נ  בפ״נ 

רש״י  ע״ב  ב  שבדף  י״ל  ולפ״ז  הבעל.  שליח  שהוא  והוא  עליו  מאמינים 

אינו  אינם צריך לומר בפ״נ בפ״נ אבל  גט  זה ששנים שמביאים  מדבר על 

מבאר למה ואיך הם נאמנים שהם שלוחי הבעל משא״כ בדף ה ע״א רש״י 

מבאר על הנאמנות שלהם שהם שלוחים ולזה צריך להגיע להנ״ל.

****



סהקובץ עיונים ומחקרים

סי׳ ה׳ חש״ו בשחיטת קדשים
לו  יוחנן קטן יש  יב ע״ב א״ר חייא בר אבא בעי רבי  גרסינן חולין דף 

מחשבה או אין לו מחשבה א״ל רבי אמי ותיבעי ליה מעשה מ״ש מעשה 

דלא קא מבעיא ליה דתנן יש להן מעשה מחשבה נמי לא תיבעי ליה דתנן 

האלון והרמון וכו׳ ואין להן מחשבה פרש״י ד״ה קטן וז״ל כגון בשחיטת 

קטן  ושחט  )ד״ד(  דזבחים  קמייתא  בשמעתא  כדילפינן  כוונה  דבעי  קדשים 

עולה לשמה מי הויא כוונה או לא ע״כ.

ידיו  את  לאמן  ויודע  מומחה  קטן  שחיטת  אם  הראשונים  נחלקו  והנה 

וכ״כ  בינו לבין עצמו מותר דעת הרא״ש ס״ד הוא שבדיעבד שרי  ששחט 

הוא  ע״ב  מב  דף  סוכה  בגמ׳  רש״י  דעת  גיסא  ומאידך  ס״א,  יו״ד  הטור 

ששחט  בקטן  הוא  הגמ׳  ששאלת  עכצ״ל  רש״י  ולדעת  פסולה.  ששחיטתו 

פסולה.  שחיטתו  בחולין  אפילו  הכי  תימא  לא  דאי  אותו  רואים  ואחרים 

מהכשר  לקטן  מחשבה  שאין  ראיה  אמי  רבי  שמביא  בזה  לעיין  יש  ולפ״ז 

לגבי  משא״כ  גבן  על  עומדים  אחרים  שאין  התם  דשאני  י״ל  אם  טומאה 

לגבי  עע״ג  אחרים  שמועיל  כמו  וא״כ  עע״ג  אחרים  יש  קדשים  שחיטת 

כתיבת הגט כמו כן הכא בשחיטת קדשים י״ל שאם אחרים עע״ג יש להן 

מחשבה10.

קטן  לגבי  דוקא  הוא  שהשאלה  שהוכיח  יוסף  בראש  דעיין  צ״ע  עוד 

פשוט  דבר  הוא  ושוטה  חרש  לגבי  משא״כ  במקצת  דעת  בו  שיש  לפי 

להש״ס  ליה  דפשיטא  שזה  נראה  ריהטא  ולפום  מחשבה.  בהן  שייך  שאין 

שאין שייך לאחרים עומדים על גבן בשחיטת חרש ושוטה בקדשים סותר 

שהכל  מתני׳  שמפרש  עולא  בר  דרבה  באוקימתא  ע״ב  ב  דף  לעיל  הגמ׳ 

והבדיעבד דמתני׳  ואפילו טמא בחולין שנעשו על טהרת הקודש  שוחטין 

ובחידושי הרמב״ן לקמן דף לא ע״א שכתבו שאין מחשבה  עיין במאירי כאן     )10

לקטן ודחו שמעתא דגיטין באופן אחר ולדעתם לא קשה מידי. וכמו כן לדעת הרמב״ם 

פ״ג מהל׳ גירושין הי״ז שחש״ו אינם רשאים לכתוב תורף הגט אינו קשה. ברם לדעת 

רש״י ותוס׳ צ"ע כמו שיתבאר בסמוך.



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן סו

בטמא ששחט בקדשים וליתא לקמן למבדקיה. ומקשה הגמ׳ לפ״ז שכולן 

וקטן  שוטה  אחרש  אילימא  קאי  אהייא  אותם  רואים  ואחרים  ששחטו 

לקמן,  ובדליתיה  בקדשים  אטמא  ומסיק  ליה  מיבעי  שחטו  ואם  קאי  עלה 

שחרש  הגמ׳  מסוגיות  יוצא  וא״כ  בזה  למסקנא  נכלל  חש״ו  שגם  ומשמע 

ושוטה ששחטו בקדשים אם אחרים רואים אותן שחיטתן כשרה וזה סותר 

משמעות שמעתא דידן.

ועד נאמן11 יש לן לדיוק זה ממש״כ בשו״ת עיו״ט סנ״ה שדוחק לומר 

ועיין  לחוד,  בחולין  ואחשו״ק  במוקדשים  אטמא  הולך  ששחטו  שכולן 

מחרש  חוץ  פירש  ולא  שוחטין  הפוסלין  כל  ע״ב  לא  דף  דזבחים  במתני׳ 

שוטה וקטן ולכאורה אינו מוכרח שבדיעבד פסולים לשחוט בקדשים.

הקשו  לשחיטה  כוונה  בעי  דלא  תנא  דמאן  בשמעתא  התוס׳  והנה 

שמזה משמע דחש״ו לאו בני כוונה נינהו ואפילו אחרים עוע״ג וזה סותר 

מיירי  דהתם  לחלק  וכתבו  הגט  כתיבת  בנוגע  ע״ב  כב  דף  דגיטין  שמעתא 

שמלמדים אותן לכתוב לשמה משא״כ הכא לישנא דמתני׳ ואחרים רואים 

בקטן  הן  התוס׳  שלדעת  ומשמע  לנו.  הנוגע  עכת״ד  בעלמא  משמע  אותן 

והן בחרש ושוטה מהני געע״ג אם מלמדים להן לכוון ולשחוט. ולכאורה 

להוכיח  מש״כ  עם  מתאים  וזה  בקדשים  אפילו  התוס׳  לדעת  כן  לומר  יש 

מגמ׳ בד״ב.

הוא  קטן  בד״ה  התוס׳  מסקנת  והרי  כן  לומר  שא״א  נראה  אולם 

מקום  ומכל  קדשים  לשם  ששוחט  שמפרש  בקטן  הוא  הגמ׳  שספיקת 

לחרש  קטן  בין  לחלק  מקום  אין  ובפשטות  מועיל  זה  אם  הגמ׳  מקשה 

אם  אפילו  בקדשים  אין שוחטין  התוס׳ חש״ו  למסקנת  וא״כ  בזה,  ושוטה 

בזה  אזיל  שלשיטתו  נראה  אמנם  בכה״ג  לפרש  שכתב  בד״ב  יוסף  בראש   עיין  )11

כותי  או  או טמא בחולין  לאותי  בריש מס׳ לפרש מה שפרש״י במתני׳ שהכל  במש״כ 

הראב״ד  וכדעת  הוא,  דינא  שכולם  דאביי,  לשונות  השני  והשמיט  לתיאבון  מומר  או 

אין דבריו  כן  ואם  עולא להלכה.  פי״א מהל׳ אבות הטומאה ה״ט שנקט הך דרבה בר 

וא״כ אם  מוכרחים לדעת הרמב״ם פ״א מהל׳ פסוה״מ ה״א שדחה המימרא מההלכה 

זה ואה״נ שלדעת הפמ״ג  ניחא לפרש הגמ׳ כפשוטו מצד  אנו סוברים כדעת הרמב״ם 

אין מקום לכל השקו״ט. ועוד עיין בראש יוסף ד״ב ע״א שכתב שרש״י נמי ס״ל לחלק 

בין עע״ג לאחרים רואים אותו יעוי״ש. ולהעיר שלפי מה שהשיג הראב״ד בהל׳ אבות 

ששחט  שטמא  הרמב״ם  שהשמיט  מזה  פסוה״מ  בהל׳  שתק  למה  מובן  אינו  הטומאה 

שהרמב״ם  לבאר  האריך  ס״א  ח״ב  אחיעזר  ובשו״ת  נגעתי  שלא  לי  ברי  צ״ל  בקדשים 

הרמב״ם,  על  להשיג  ליה  היה  כאן  גם  וא״כ  מההלכה  עולא  בר  דרבה  המימרא  דחה 

וכעת צ״ע.



סזקובץ עיונים ומחקרים

אחרים עוע״ג, וכן כתבו התוס׳ בזבחים דף ב ע״ב עי״ש ושוב יש להקשות 

מה ששאלנו לדעת רש״י.

טומאת  מהל׳  פי״ד  ובמשל״מ  ה״ו  פסוה״מ  מהל׳  פ״א  בלח״מ  ועיין 

אוכלין ה״ב שכתבו שניהם כאחת שקטן ששחט בקדשים תלוי במחלוקת 

על  מוכיחים  מעשיו  אם  בקדשים  ששחט  קטן  רש״י  ולפי  ותוס׳  רש״י 

בגמ׳  בתרא  כלישנא  שנקטו  התוס׳  לדעת  משא״כ  כשרה  שחיטתו  כוונתו 

סותרים  שהתוס׳  נראה  ולפ״ז  פסולה  שחיטתו  לקטן  מחשבה  שאין  די״ג 

בקדשים  קטן  בשחיטת  מהני  עע״ג  שאחרים  משמע  שמתחילה  עצמן  את 

ובסוף סוברים שאינו מועיל.

ונראה שהתוס׳ לשיטתיהו אזלי בזה ואע״פ שיש מחשבה לחש״ו שאני 

קדשים דאין להן דעת לחלק בין חולין לקדשים וא״כ ניחא שמתחילה הם 

מדברים אודות קטן ששחט בחולין ומאח״ז הגמ׳ מקשה בעע״ג בקדשים. 

ואין להקשות שמזה גופא דשאני קדשים שאינם מבינים החילוק בין חולין 

שהתוס׳  די״ל  בכלל.  טומאה  מהכשר  אמי  רבי  פריך  איך  א״כ  לקדשים 

י״ל שהוא  מפרשים המשך הגמ׳ דהא תינח אם יש לקטן דעת בפני עצמו 

בין חולין לקדשים ומכל מקום צריכים לאחרים עע״ג לפי  גם מבין הנ״מ 

שרוב מעשיהם מקולקלים.

בגמ׳  דהנה  לומר  נראה  עולא  בר  דרבה  השמעתא  משמעות  וליישב 

ומתרץ  נפקא  מהתם  נפקא  מהכא  במוקדשים  טמא  האי  פריך  ע״ב  ב  דף 

נמי  תנא  פסולים  שאר  דתנא  איידי  ובזבחים  עיקר  שהכא  קמא  בלישנא 

טמא ובאב״א דהתם בזבחים עיקר והכא איידי דתנא טמא בחולין תני נמי 

עולא  בר  כרבה  אמרי  לא  שכולן  מסיק  ע״ב  ג  דף  ובגמ׳  במוקדשין,  טמא 

לפי  נמנו  ולל״ב  בקדשים  דאיירי  עיקר  התם  אדרבא  עיקר  דהכא  דל״ק 

שחולין שנעשו על טהרת הקודש לאו כקדוש דמי.

והנה הנ״מ בין הל״ק להאב״א הוא שלפי הלישנא קמא דהכא בחולין 

לעבודה  שהפסולים  אלא  לפרט  בא  לא  ובזבחים  שחיטה  דיני  עיקר  הוא 

שאכן  קמ״ל  מחש״ו  חוץ  קתני  שלא  שמזה  לדייק  אין  לשחוט  כשרים 

שוחטין דאדרבא יש לומר שמזה שלא פירש להדיא ששוחטין אם אחרים 

דהתם  בתרא  הלישנא  לפי  משא״כ  בקדשים.  שוחטין  שאין  משמע  עוע״ג 

שלא  שמזה  לדייק  שיש  אה״נ  דקדשים  שחיטה  דיני  עיקר  הוא  בזבחים 

קתני חוץ קמ״ל שחש״ו שוחטין. ולפ״ז מעתה שנמנו אביי ורבא ורב אשי 



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן סח

ורבינא מהאוקימתא דרבה בר עולא נראה שהם חולקים עליו בזה וסוברים 

שחש״ו אין שוחטין בקדשים12.

ידיו  את  לאמן  ויודע  מומחה  שקטן  שס״ל  והראשונים  הטור  ולדעת 

לפרש שכל השקו״ט  יש  בדיעבד  כשרה  עצמו שחיטתו  לבין  בינו  ששחט 

מה  ניחא  וא״כ  גביו  על  עומדים  אחרים  ואין  קדשים  ששחט  בקטן  הוא 

שמקשה רבי אמי ממחשבת קטן בחולין. ולפ״ז אם אחרים עוע״ג הן בקטן 

משמעות  וניחא  בקדשים  ואפילו  כשרה  שחיטתן  הוי  ושוטה  בחרש  והן 

הדם  את  לקבל  כהן  שם  להיות  צריך  עכ״פ  והרי  וא״ת  ע״ב.  ב  בדף  הגמ׳ 

ואחרים  בקדשים  ששחטו  בחש״ו  מצינו  היכן  וא״כ  גמורה  עבודה  שהוא 

בדעת  מחלק  שהוא  ונראה  סקל״א  א׳  סי׳  ש״ך  דעיין  וי״ל  אותם  ראו  לא 

הטור אם האחר שעוע״ג הוה מומחה או לא. ולפ״ז אע״פ שסתימת דברי 

י״ל  לגעוע״ג  אותו  רואים  אחרים  בין  מחלק  שאינו  משמע  א׳  בסי׳  הטור 

דהכא שאני13.

רואים  אחרים  בין  נ״מ  שאין  שס״ל  נוקטים  אנו  אם  הן  רש״י  ולדעת 

מועיל  להדיא  כיון  אם  בקדשים  ששחט  בקטן  מקום  ומכל  לגעע״ג  אותו 

שונים  דינים  שני  שיש  התוס׳  סברת  מקבל  שהוא  נוקטים  אנו  אם  והן 

הוא  המקשן  של  שהו״א  התוס׳  לדעת  מסכים  שרש״י  נראה  בגעע״ג 

לקטן  כונה  יש  אם  דבשלמא  מכריע  הגמ׳  ולפ״ז  טפי  גרע  קטן  שכוונת 

בפני עצמו יש לומר שגדול עע״ג מועיל גם לגבי שחיטה אבל אם לית ליה 

כוונה מצד עצמו א״א לשחוט בקדשים ואפילו אם אחרים עוע״ג, וכש״נ.

****

ובזה  ודוק.  בדי״ג,  כאן  להל״ב  הל״ק  בין  הנ״מ  כן  גם  שזהו  ותראה   ותעיין  )12

שנעשו  שחולין  הראב״ד  שלדעת  עיקר  האב״א  או  הל״ק  אם  הראשונים  שנחלקו  יובן 

־על טהרת הקודש כקודש דמי העיקר הוא הל״ק ולדעת הרמב״ם שאינו סובר כהמימ

יובן מה שנקט הרמב״ם כהלישנא  רא דרבה בר עולא הלישנא בתרא הוא עיקר. ובזה 

בתרא גם בשמעתא דידן וכתב שאין מחשבה לקטן בשחיטת קדשים, שלשיטתו אזיל 

־בזה לפסוק כלישנא בתרא. ובזה יובן שלפי מש״כ הראש יוסף הנ״ל שרש״י ס״ל לה

כאן  רש״י  נקט  למה  יובן  וא״כ  עיקר  סובר של״ק  הוא  א״כ  עולא  בר  רבה  כדעת  לכה 

שאם פירש כונתו להדיא לשחוט בקדשים מועיל.

 ואינו קשה ממש״כ הטור באבה״ע סימן קכ״ג דעיין ב״ח שכתב שאין זה אלא  )13

גזרה משא״כ מעיקר הדין מותרים לדעת הטור, ודבריו מוכרחים הם דאי לא תימא הכי 

יקשה למה הביא הטור דעת הרמב״ם הנ״ל בסמוך וכמו שהוא דעה אחרת. וכמ״כ אינו 

קשה ממש״כ הטור או״ח סימן תל״ה דעיין בב״י שם, ודוק.



סטקובץ עיונים ומחקרים

סי׳ ו׳ כיסוי הדם בחולין שנשחטו בעזרה
צויתיך מלמד  וזבחת כאשר  אומר  רבי  תניא  ע״א  כח  דף  חולין  גרסינן 

שנים  רוב  ועל  בעוף  אחד  רוב  ועל  הקנה  ועל  הושט  על  משה  שנצטוה 

בבהמה ע״כ. ובתוס׳ הקשו דבגמ׳ נזיר דף כט ע״ב מבואר בחד אוקימתא 

בנזירות הוא כדי לחכנו  בנו  והן לרבנן הטעם שהאב מדיר את  שהן לרבי 

רבי  אם  תינח  והא  מליקה,  קאכיל  קרבן  ומייתי  נטמא  אם  ולפ״ז  במצות, 

ס״ל שאין שחיטה לעוף מן התורה י״ל דאתי האי דרבנן ודחי להאי דרבנן 

למימר,  איכא  מאי  התורה  מן  העוף  ששחיטת  לרבי  דס״ל  השתא  אבל 

וכתבו ליישב דהתם סתם דיחוי הוא ובאמת רבי ס״ל דהלכה היא בנזיר או 

שרבי ס״ל שמביאו ואינו נאכל עכת״ד.

רב  שנחלקו  בזה  תלוי  בתוס׳  תירוצים  השני  בין  הנ״מ  לפו״ר  והנה 

חסדא ורבא בגמ׳ מנחות דף קו ע״א אם רבי ס״ל שאיסור חולין שנשחטו 

עכצ״ל  בתוס׳  הב׳  תירץ  שלפי  עי״ש,  מדרבנן  או  מדאורייתא  הוי  בעזרה 

בכך  מה  הכי  תימא  לא  דאי  מדאורייתא  אינו  בעזרה  שחולין  ס״ל  שרבי 

שאינו נאכל והרי מכל מקום הר״ז עובר על איסור מדאורייתא, וכן הוסיפו 

מינה  מלעיל  מוכרח  וכן  התוס׳  של  זה  תירץ  כשכתבו  והרשב״א  הרמב״ן 

מהאי  הוא  דאורייתא  לאו  בעזרה  חולין  שלרשב״ל  ע״א  דכ״ט  נזיר  בגמ׳ 

שרבי  למ״ד  אפילו  הולך  התוס׳  של  הראשון  שתרץ  י״ל  ולפ״ז  טעמא. 

ס״ל  כמ״ד שרבי  אזיל  ותרץ השני  אסור מדאורייתא.  בעזרה  ס״ל שחולין 

הוא  טובא  דדוחק  הראשון  לתרץ  ודוחה  דאורייתא,  לאו  בעזרה  שחולין 

לומר שסתם דיחוי הוא.

אולם קשה דתנן דף פה ע״א השוחט ונמצאת טריפה והשוחט לעכו״ם 

והשוחט חולין בפנים קודשים בחוץ חיה ועוף הנסקלים רבי מאיר מחייב 

הדם  בכיסוי  שמעון  רבי  דברי  רבי  שראה  מבואר  ובגמ׳  פוטרים  וחכמים 

שחיטה  שאין  למ״ד  פריך  ע״ב  כז  דף  בגמ׳  והנה  חכמים.  בלשון  ושאנו 

פטור  והמעקר  הנוחר  בידו  ונתנבלה  השוחט  דתנן  מהא  התורה  מן  לעוף 

אין שחיטה לעוף מן התורה עכצ״ל שנחירתו  אי אמרת  והשתא  מלכסות, 



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן ע

זו היא שחיטתו וליבעי כסוי ע״כ. ומוכרח דפישטא ליה להש״ס ששחיטה 

הכי  תימא  לא  דאי  הדם  כיסוי  צריך  מדרבנן  ואסור  מדאורייתא  שכשר 

שאין  שאע״פ  בפשטות  לומר  יש  והרי  בכלל  הגמ׳  שאלת  מהו  מובן  אינו 

נאסר  נחר  אם  מדבריהם  שחיטה  שאצרוך  כיון  התורה  מן  העוף  שחיטת 

וא״כ מעתה שרבי ס״ל שחולין בעזרה פטור  ופטור מכיסוי הדם,  מדרבנן 

והרמב״ן  התוס׳  מש״כ  ולפ״ז  מדאורייתא.  הוא  שאיסורו  עכצ״ל  מכיסוי 

והרשב״א לתרץ לדעת רבי שמביא ואינו נאכל אינו מובן שהרי בלאו הכי 

יש איסור מדאורייתא בזה שמביא חולין בעזרה.

חולין  והגמ׳  חסדא  רב  לדעת  אזיל  נזיר  שהגמ׳  לומר  מקום  שיש  אכן 

שעיקר  יובן  ולפ״ז  הם,  מחולקים  סוגיות  ונמצא  רבא  לדעת  אזיל  דפ״ה 

התוס׳  למה  יובן  ועוד  עיקר,  סוגיא  באיזה  הוא  ורבא  חסדא  רב  מחלוקת 

בנזיר לא כתבו התרץ הראשון שכתבו בחולין, לפי שעיקר הטעם שכתבו 

ומכיון שהגמ׳  דפ״ה  לקמן  הגמ׳  עם  רבי  דעת  ליישב  הוא  זה  תרץ  התוס׳ 

נזיר חולק על האי סוגיא לא רצו לכתוב התרץ שם, ברם לא נהירא דדוחק 

טובא הוא לומר דתרי סתם סוגיות דתלמודא פליגי אהדדי.

דכי  ע״ב  כו  דף  כריתות  בגמ׳  רש״י  בעקבי  אזלי  שהתוס׳  לומר  ויש 

קאמר דדבר תורה אסור לשחוט חולין בעזרה הוא דווקא בשחיטת בהמה 

מדאורייתא  בעזרה  שחולין  ס״ל  שרבי  אע״פ  ולפ״ז  העוף  במליקת  ולא 

אמת  הן  מדאורייתא14.  איסור  על  עבר  לא  העוף  במליקת  מקום  מכל 

שבשימ״ק כריתות שם ובשעה״מ הל׳ שחיטה הקשו על רש״י דמגמ׳ נזיר 

גם במליקת העוף. אבל כבר כתב  הוי  הנ״ל מוכרח שאיסור חולין בעזרה 

בגמ׳  ור״י  ר״מ  שנחלקו  במה  תלוי  שזה  ליישב  ע״ב  ד״ז  שם  לנר  הערוך 

זבחים דף סט ע״ב אם מליקה מטעם שחיטה קאתי או לא ונקט ששמעתא 

דנזיר אזיל כר״מ שמליקה נלמדת משחיטה משא״כ רש״י אזיל כדעת ר״י 

וניחא לומר שהתוס׳ ס״ל כרש״י בזה  דמליקה לאו מתורת שחיטה קאתי, 

שכתבו  בזה  לדבר  ורגלים  כר״י  הלכה  ור״י  דר״מ  דמ״ד  עירובין  ודקי״ל 

לא מהני להרמב״ן  ופשוט שזה  ועיין צל״ח,  כר״י  אזיל  התוס׳ שהשקו״ט 

והרשב״א.

רבי  נחלקו  דמתני׳  ברישא  ישנן,  דינים  תרי  דפ״ה  דבמתני׳  י״ל  א״נ 

ובסיפא  וכו׳  לעכו״ם  והשוחט  טרפה  ונמצאת  בשוחט  וחכמים  מאיר 

ויש לעיין  והנוחר והמעקר פטור  ידו  ונתנבלה על  דמתני׳ שנינו שהשוחט 

 ועיין רש״י תמורה דף לד ע״א ד״ה חטאת ובשימ״ק שם. )14



עאקובץ עיונים ומחקרים

ויש  אחד.  במחט  הדינים  כל  נכלל  ולא  וסיפא  לרישא  מתני׳  נחלק  למה 

וכו׳  ידו  על  ונתנבלה  שחט  שאם  לחכמים  מאיר  רבי  מודה  שבזה  לומר 

פטור מכיסוי הדם, וכן כתב הפרמ״ג בראש יוסף לעיל די״ז ע״א שבסיפא 

דמתני׳ מודה רבי מאיר לחכמים עי״ש וזה פשוט.

טרפה  ונמצאת  השוחט  בין  הנ״מ  מהו  מאיר  לרבי  אנן  נחזי  ומעתה 

של  הדינים  ושאר  ידו  על  ונתנבלה  מהשוחט  הרישא  של  דינים  ושאר 

שהנ״מ  לומר  ויש  פטור.  ובזה  הדם  בכיסוי  חייב  שבזה  לומר  הסיפא 

הדם  בכיסוי  מאיר  רבי  שמחייב  הטעם  דמתני׳  שברישא  הוא  ביניהם 

זו  שבבהמה  שאע״פ  דהיינו  שחיטה,  שמה  ראויה  שאינה  ששחיטה  הוא 

כשר  הוי  שחיטה  דין  מעצם  מקום  מכל  באכילה  אותה  שאוסר  פסול  יש 

בעצם  הוא  הפסול  דמתני׳  בסיפא  משא״כ  הדם.  בכיסוי  חייב  וממילא 

ראויה  שאינה  שחיטה  שהיא  לומר  אין  ולפיכך  צדדי  בדבר  ולא  השחיטה 

לפי שאין זה נחשב כשחיטה בכלל.

ולפ״ז יש לומר שבגמ׳ דף כז ע״ב דפריך מסיפא דמתני׳ דהנוחר פטור 

שחיטה  אין  למ״ד  וא״כ  בכלל,  שחיטה  שם  עליה  חל  שלא  לפי  לכו״ע 

שם  עליה  חל  מאיר  שלרבי  אה״נ  אם  כן  לומר  יכול  איך  התורה  מן  לעוף 

י״ל  ולפ״ז  רבנן  לרבי מאיר לחלוק על  היה  בזה  גם  וא״כ לדעתו  שחיטה. 

שכו״ע לא פליגי שפסול דרבנן פוטר מכיסוי הדם. ולפ״ז אין ראיה מדפ״ה 

התוס׳  על  ששאלנו  מה  ומיושב  מדרבנן,  אינו  בעזרה  שחולין  סובר  שרבי 

מקום  מכל  מדרבנן  בעזרה  שחולין  ס״ל  שרבי  שאע״פ  לומר  יש  דשפיר 

חייב בכיסוי הדם, ובזה ניחא לומר שהנ״מ בין השני תירוצים בתוס׳ הוא 

הא דפליגי רב חסדא ורבא במנחות אם רבי ס״ל חולין בעזרה מדאורייתא 

או מדרבנן.

בעזרה  חולין  שאם  ע״ב  פה  בדף  התוס׳  ממש״כ  זה  על  להקשות  ואין 

מדרבנן היה חייב בכיסוי הדם ולכאורה נסתר דברינו, שיש לומר שהתוס׳ 

מדאורייתא,  בעזרה  חולין  ס״ל  שרבי  מנחות  דגמ׳  המסקנא  לפי  כן  כתבו 

לפי המ״ד במנחות שרבי  הוא  בתירוצים השני  כאן  משא״כ מש״כ התוס׳ 

אם  ורבא  חסדא  רב  פליגי  גופא  שבזה  וי״ל  מדרבנן,  בעזרה  חולין  ס״ל 

איסור דרבנן פטור מכיסוי או לא.

חיב  אין  וז״ל  ה״י  שחיטה  מהל׳  בפי״ד  הרמב״ם  מש״כ  יובן  ובזה 

בכסוי אלא דם שחיטה הראויה לאכילה שנאמר אשר יאכל לפיכך השוחט 

שנגמר  ועוף  חיה  השוחט  או  בעזרה,  חלין  השוחט  או  טרפה,  ונמצאת 

ומבואר  ע״כ.  וכו׳  מלכסות  פטור  בידו  ונתנבלה  והשוחט  לסקילה  דינן 



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן עב

בפ״ב  הרמב״ם  דעת  אמנם  הדם,  מכיסוי  פטור  בעזרה  שנשחטו  שחולין 

ה״ח  גניבה  מהל׳  ובפ״ב  ה״ו  מאכ״א  מהל׳  ובפט״ו  ה״ג  שחיטה  מהל׳ 

שלפ״ז  האחרונים  והקשו  מדרבנן15.  אסור  בעזרה  חולין  ששחיטת  הוא 

והרי מגמ׳ דכ״ז מוכרח ששחיטה  נפטר חולין בעזרה מכיסוי הדם,  אמאי 

י״ל שאין  ולדרכינו  וכנ״ל.  שאסור מדרבנן וכשר מדאורייתא חייב בכיסוי 

ראיה מגמ׳ דכ״ז שפסול מדרבנן אינו פוטר מכיסוי הדם וא״כ אע״פ שס״ל 

להרמב״ם שחולין בעזרה מדרבנן ניחא שנפטר מכיסוי הדם.

על  שהקשה  כ״ח  סי׳  יו״ד  שו״ע  על  הגרע״א  בגליון  ראיתי  שוב 

הפרמ״ג שם בשפ״ד סקכ״ז שכתב שאיסור דרבנן פטור מכיסוי הדם מגמ׳ 

ליישב  הגרע״א  וכתב  והרמב״ם.  התוס׳  על  להקשות  וכנ״ל  ע״ב  כז  דף 

על דרך מה שכתבנו בדרך הב׳ ושמחתי. אך הוסיף להקשות על הפרמ״ג 

כבר  דפ״ו  מגמ׳  הגרע״א  שאלת  ובעיקר  בצ״ע.  והניח  ע״א,  פו  דף  מגמ׳ 

הרגיש בזה בשעה״מ פ״ה מהל׳ אישות ה״א והמשל״מ פ״ז מהל׳ תרומות 

בספרים  וחיפשתי  התוס׳.  על  קשה  אינו  הא׳  בדרך  מש״כ  ולפי  ה״א 

ומצאתי בשו״ת בית הלוי ח״א ס״ב אות ט׳ שהקשה הב׳ שאלות על התוס׳ 

והשיב ג״כ על דרך הגרע״א להגמ׳ בדכ״ז והוסיף ליישב ג״כ הגמ׳ בדפ״ו 

עי״ש. ואע״פ שמניח הבית הלוי התוס׳ בצ״ע לפי מש״כ ניחא שיש לומר 

דשאני מליקת העוף אפילו למ״ד חולין בעזרה לאו מדאורייתא ולפי דרך 

תולין  שהתוס׳  לומר  שיש  והפרמ״ג,  והרמב״ם  התוס׳  דעת  ניחא  נמי  הב׳ 

והפרמ״ג  בדפ״ה,  התוס׳  מש״כ  על  חולק  והרמב״ם  מנחות,  בהגמ׳  עצמן 

אזיל כדעת הרמב״ם, וכש״נ.

****

  האחרונים האריכו אם דעת הרמב״ם הוא שחולין שנשחטו בעזרה הוי מדרבנן  )15

־או מדאורייתא. ואנן אזלינן בעקבי האחרונים שדעת הרמב״ם הוא שחולין בעזרה מד

רבנן, ואכ״מ.



עגקובץ עיונים ומחקרים

סי׳ ז׳ נפלה סכין ושחטה
כדרכה  ששחטה  אע״פ  ושחטה  סכין  נפלה  ע״א  לא  דף  חולין  תנן 

טעמא  ובגמ׳  אוכל,  אתה  זובח  שאתה  מה  ואכלת  וזבחת  שנאמר  פסולה 

בעינן  דלא  תנא  מאן  מיכוין  דלא  ואע״ג  כשרה  הוא  הפילה  הא  דנפלה 

כוונה לשחיטה אמר רבא ר׳ נתן היא דתני אושעיא זעירא דמן חבריא זרק 

סכין לנועצה בכותל והלכה ושחטה כדרכה ר׳ נתן מכשיר וחכמים פוסלים 

נתן  ר׳  דעת  בגמ׳  מבואר  ע״כ.  נתן  כר'  הלכה  לה  אמר  והוא  לה  תני  הוא 

ששחיטה לא בעי כוונה אך כוח גברא בעי ועוד מבואר שרבא סובר כדעת 

ר׳ נתן.

כוונה  בעי  לא  ששחיטה  נתן  ר׳  דעת  בפירוש  הראשונים  נחלקו  והנה 

אפשר  אי  דבר  שום  כוונת  בלא  ומיהו  וז״ל  שכתב  ח׳  סי׳  ברא״ש  דעיין 

דבר  לשום  להתכוין  וצריך  ועשית  כמו  הפחות  לכל  דהוי  וזבחת  מדכתיב 

הרא״ש  בדעת  ומבואר  ע״כ.  גברא  כח  מיקרי  לא  אחר  ובענין  מעשה, 

דבר  לאיזה  זמן שלא התכוון  כל  ברגלו  או  בידו  הפיל הסכין  שאפילו אם 

שום  צריך  שאינו  אינו  כוונה  בעי  לא  ששחיטה  הדין  ועיקר  פסולה  הר״ז 

כוונה אלא שאין צריך כוונה לשחיטה וכן פרש״י כאן והתוס׳ בדף יב ע״ב 

עי״ש.

הסכין  הפיל  וז״ל  כתב  ש״א  ב״א  הקצר  הבית  בתורת  הרשב״א  אמנם 

זה  כשרה  זו  הרי  כדרכו  ושחט  והלך  בכוונה  שלא  אפילו  ברגלו  או  בידו 

הכלל כל שבא מכח ישראל ואפילו מי שאינו בן דעת שחיטתו כשרה ע״כ. 

זמן שהפיל הסכין בידו  וסובר שכל  ומבואר שהרשב״א חולק על הרא״ש 

יו״ד  בטור  ועיין  כשרה,  הר״ז  דבר  לשום  נתכוון  לא  אם  אפילו  ברגלו  או 

סי׳ ג׳ שהוסיף על דברי הרשב״א וכתב שאפילו שלא בכוונה כלל, דהיינו 

דבר  לשום  כוונה  צריך  שלא  אלא  לשחיטה  כוונה  שא״צ  בלבד  זו  שלא 

ועיין בתורת הבית הארוך שם, ובחידושיו דל״א עי״ש.

לקמן  למדנו  דהנה  אזלי,  לשיטתייהו  והרשב״א  שהרא״ש  לומר  ויש 

לידים דלא  נוטלין ממנו  אין  קז ע״א אמר רב פפא האי אירתא דדלאי  דף 



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן עד

אתו מכוח גברא ע״כ. ומפשטות הגמ׳ משמע שנטילת ידים בעי כוח גברא 

י״ג  סי׳  הרא״ש  כתב  וכן  ידים,  דמס׳  בספ״ק  ר״י  כדעת  הולך  זה  וכנראה 

הריטב״א.  וכ״כ  מ״ח  כלל  בשו״ת  וכ״כ  גברא,  כוח  בעי  ידים  שניטלת 

לנטילת  גברא  כוח  צריך  אין  שלדינא  הבה״ג  בשם  כתב  הרשב״א  אולם 

והרשב״א  הי״ג  ברכות  מהל׳  פ״ו  הרמב״ם  דעת  הוא  שכן  והביא  ידים 

לבאר  שכתב  ס״ז  קנ״ט  סימן  או״ח  הגר״א  בביאור  ועיין  לדעתם.  הסכים 

וכבר  בעי,  מיהא  נותן  כוח  בעי  לא  גברא  שכוח  שאע״פ  הרמב״ם  בדעת 

רמזו לזה התוס׳ במש״כ דבעי כוח כלי עי״ש, ובזה השיב השגת הראב״ד 

ואכ״מ. ונראה שזהו ג״כ כוונת הכסף משנה וי״ל שהרשב״א מסכים שיש 

שני דינים בזה כוח גברא וכוח נותן.

ידים בעי כוונה,  ועיין בתורת הבית ב״ו ש״ד שהרשב״א כתב דנטילת 

כוונה  ויש  נפרדים  דברים  שני  הם  וכוונה  גברא  סובר שכוח  ונראה שהוא 

י״ל  הרא״ש  בדעת  אך  פשוט.  וזה  כוונה,  בלי  גברא  וכוח  גברא,  כוח  בלי 

לומר  יש  ולפ״ז  בכלל.  גברא  ככוח  נחשב  א״ז  כוונה  שבלי  סובר  שהוא 

ככוח  נחשב  א״ז  כוונה  שום  שבלי  סובר  הרא״ש  שחיטה  לגבי  שכמ״כ 

שלגבי  וכמו  כוונה,  בלי  גברא  כוח  ישנן  הרשב״א  לדעת  משא״כ  גברא 

לגבי  נמי  כן  כמו  נותן  כוח  אלא  ממש  גברא  כוח  בעי  לא  ידים  נטילת 

שחיטה אפילו בלי כוונה שפיר י״ל שזה נחשב ככוח גברא.

והנה התוס׳ סנהדרין דף עז ע״א כתבו שמזה שמחלק הגמ׳ בין הפילה 

אשו  למ״ד  דהא  ממונו,  משום  אשו  כמ״ד  הולך  ששמעתין  נראה  לנפלה 

והקשה  עי״ש.  גברא  ככוח  נחשב  יהיה  נמי  הפילה  אפילו  חציו  משום 

ובגמ׳  נתן,  כרבי  שהלכה  וסובר  דשמעתא  מרא  הוא  רבא  דהא  הגרע״א 

משום  שאשו  יוחנן  רבי  לדעת  סיוע  רבא  מביא  ע״ב  כב  דף  קמא  בבא 

חציו  אשו משום  ס״ל  דרבא  מוכרח  הכי  ובלאו  כר״י  ומשמע שס״ל  חציו 

ולפ״ז  מתלת,  בר  כר״י  הלכה  ור״י  שרשב״ל  החולץ  ריש  רבא  מדקאמר 

לפלא על התוס׳ איך כתבו שהסוגיא הולך כמ״ד אשו משום ממונו, והניח 

הגרע״א דברי התוס׳ בצ״ע.

הן אמת שלפי מש״כ הר״ן בסנהדרין שם בע״ב שלא נאמר אשו משום 

חציו אלא בממון בלבד ולא במיתה מוכרח שלא סבירא ליה לעיקר דברי 

שדוחק  למיתה  ממון  ששוה  זה  מכוח  לשחיטה  מממון  שהוכיח  התוס׳ 

שווים  אינם  ומיתה  שממון  מאחר  הר״ן  ולדברי  שחיטה.  דשאני  לומר 

שש״ר  י״ל  ולפ״ז  ממיתה.  יותר  לממון  שחיטה  שדומה  לומר  הכרח  אין 

שלפי  יוצא  ולפ״ז  התוס׳  על  חולקים  ולדינא  בסנהדרין  כהר״ן  סוברים 



עהקובץ עיונים ומחקרים

קשה  ואינו  כשרה  יהיה  מעצמה  הסכין  נפלה  אם  אפילו  בסנהדרין  התוס׳ 

מזה שרבא קאמר לה שלא כתבו התוס׳ עיקר דבריהם אלא על מתני׳ וא״כ 

רבא ס״ל כמתני׳ בחדא ופליג עליה בחדא. אולם באמת גם זה קשה והרי 

מוכרחים  ולפ״ז  משנה  כסתם  שהלכה  אמר  ור״י  כר״י  להלכה  ס״ל  רבא 

ועיין  פסולה  הר״ז  ושחטה  הסכין  נפלה  אם  ר״י  לדעת  שאפילו  לומר  אנו 

פרש״י ב״מ דפ״ו, ושוב צ״ע.

צ״ע  שלכאורה  כוונה  שום  בעי  ששחיטה  הרא״ש  בדעת  לדייק  ויש 

למה תני תנא דמתני׳ שנפלה סכין הר״ז פסולה והרי עדיף מיניה היה ליה 

למתני׳ שאפילו אם הפילה אבל בלי כוונה הר״ז פסולה. וי״ל שר״ל שכמו 

שאם נפלה הסכין הר״ז פסולה לפי שלא בא מכוח גברא כמ״כ אם הפילה 

כמו  נחשב  שהפילה  וקמ״ל  ממש  נפלה  אם  כמו  פסולה  הר״ז  כוונה  בלי 

שנפלה. ולפ״ז ניחא לדעת הרא״ש למ״ד אשו משום חציו נמי הוה סוגיות 

ולא הפילה לאשמעינן שאם  נפלה  הגמ׳ מדוייקת דאה״נ שהוצרך למתני׳ 

הפילה הר״ז כנפלה לפי שזה חוסר כוח גברא ואיפכא מיניה ליכא למימר 

לפי שזה פשוט שמצד כוח גברא אין נ״מ.

והרי  לעיין  יש  כוונה  שום  בעי  לא  ששחיטה  הרשב״א  ממש״כ  והנה 

יש  וא״כ  להפילה,  נפלה  בין  נ״מ  שאין  מוכרח  חציו  משום  אשו  למ״ד 

להקשות למ״ד אשו משום חציו למה מדייק הגמ׳ הא הפילה כשרה והרי 

היה ליה להקשות מדוע נאסרה השחיטה, ולכאורה צ״ל שהרשב״א מסכים 

לדעת התוס׳ שפתיחת הסוגיא אזיל למ״ד אשו משום ממונו דוקא.

ויש לומר ע״פ מש״כ לעיל שיש ב׳ דינים כוח גברא וכוח כלי, ואע״פ 

לגבי  מקום  מכל  נזיקין,  לחיוב  גברא  ככוח  הר״ז  הרוח  הפילה  שאם 

שחיטה א״ז נחשב ככוח גברא. ולפ״ז שפיר מדייק הגמ׳ שאע״פ שיש כאן 

לדעת  י״ל  ולפ״ז  בעי.  גברא  שכוח  לפי  פסולה  הר״ז  מקום  מכל  כלי  כוח 

ממונו  משום  אשו  למ״ד  בדוקא  הגמ׳  מקשה  שמתחלה  שאע״פ  התוס׳ 

גברא,  לכוח  נותן  כוח  בין  נ״מ  שיש  מודים  הסוגיא  בסוף  למסקנא  מע״מ 

נפלה  אם  חציו  משום  אשו  למ״ד  אפילו  ולפ״ז  גברא  כוח  בעי  ושחיטה 

הר״ז פסולה, וכש״נ.

****



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן עו

סי׳ ח׳ נזיר מצורע
בתגלחת  מותר  הוא  וכיצד  וז״ל  כתב  הט״ו  נזירות  מהל׳  פ״ז  הרמב״ם 

כל  מגלח  זה  הרי  נזירות  ימי  בתוך  מצרעתו  ונרפא  שנצטרע  נזיר  מצוה 

וגו׳  שערו  כל  את  וגלח  במצורע  שנ׳  עשה  מצות  תגלחתו  שהרי  שערו 

ואם  מוטב  שניהם  לקיים  יכול  אם  ול״ת  עשה  מוצא  שאתה  מקום  וכל 

ל״ת  על  עבר  נזרו  בימי  נזיר שגלח  והלא  ל״ת.  את  וידחה  יבוא עשה  לאו 

ועשה  עדל״ת  אין  ובכל מקום  ראשו  פרע שער  גדל  יהיה  קדש  שנ׳  ועשה 

נטמא  שכבר  מפני  לנזירות.  הנגע  תגלחת  של  עשה  דוחה  ולמה  שכמותו 

וימי חלוטו אין עולין לו כמו שבארנו והרי אינו קדוש בהן  הנזיר בצרעת 

ראשו  על  יעבור  לא  תער  ל״ת שהוא  אלא  נשאר  ולא  מאליו  העשה  ובטל 

אני  ובהשגות א״א  ודחה אותו ע״כ.  ולפיכך בא עשה של תגלחת הצרעת 

שונה בראש מס׳ יבמות משום דהוה ליה לאו ועשה שישנו בשאלה והיינו 

דקילי ע״כ.

ונראה שחולקים בתרתי אם יש לן העשה של קדש יהיה גדל פרע בנזיר 

וכן מוכרח מזה שצריך להגיע לינשן בשאלה ועוד פליגי אם ישנן  מצורע 

בשאלה הוא הטעם להתיר תגלחת מצוה או לא. וצ״ע לדעת הרמב״ם איך 

כתב שאין כאן אלא ל״ת והרי בכל נזירות יש מצות עשה דכל היוצא מפיו 

יעשה )פ״א ה״ג( ומאי שנא נזיר מצורע.

שם  הגמ׳  מסוגיית  הראב״ד  לדעת  והן  הרמב״ם  לדעת  הן  צ״ע  עוד 

דגרסינן יבמות דף ה ע״א דתניא ראשו מה ת״ל לפי שנאמר תער לא יעבור 

יליף ליה  ונזיר כן ת״ל ראשו ע״כ. דהיינו  על ראשו שומע אני אף מצורע 

לך  לומר  אלא  בשאלה  ישנן  שכן  להנך  מה  של  הסברא  בא  ולא  מקרא 

שלא ללמוד לשאר מקומות דעדל״ת ועשה וא״כ מש״כ הראב״ד שהטעם 

בראש  שונה  אני  למימר  ליה  והיה  מפורשת  גמרא  היפך  הוא  דקילי  הוא 

מס׳ יבמות דיליף ליה מקרא וכן צ״ע להרמב״ם איך יכול לכתוב בפשטות 

שאין כאן עשה נגד ש״ס ארוך.

אסור  ספק  תגלחת  בכל  ושערו  וז״ל  הרמב״ם  כתב  ה״ב  בפ״י  והנה 



עזקובץ עיונים ומחקרים

בהנייה מספק, ששער נזיר שנצטרע מותר בהנייה ע״כ. וראיתי לחכם אחד 

רבי  מהו  ה״ב שערו  פ״ח  נזיר  הירושלמי  לפי  הרמב״ם  דעת  לבאר  שכתב 

אמר  יוחנן  רבי  לקיש  בן  שמעון  ורבי  יוחנן  רבי  איתפלגון  אחא  בר  יעקב 

שערו אסור רבי שמעון בן לקיש אמר שערו מותר ע״כ. ותלה ב׳ ההלכות 

זה בזה, והטעם ששערו מותר בהנאה הוא מפני שנתבטל העשה של קודש 

ולא  בהנאה  אסור  נזיר  ששער  כמ״ד  אזיל  יבמות  והגמ׳  פרע,  גדל  יהיה 

נתבטל העשה ובזה חולקים הרמב״ם והראב״ד עכת״ד.

הנאה  לאיסור  פרע  גדל  יהיה  קדש  של  העשה  בין  קשר  שיש  איברא 

פרע  גדל  יהיה  קדש  קרא  דאמר  ע״ב  נז  דף  קידושין  וכדקי״ל  נזיר  משער 

בהנאה  אסור  נזיר  ששער  קרא  מהאי  ויליף  קדש  יהיה  גידולו  ראשו  שער 

והמקדש בשער נזיר אינה מקדושת. אבל צ״ע שהרי כל נזיר טמא מת אין 

שמביא  אחר  אלא  למנות  מתחיל  ואינו  נזירותו  למנין  טומאתו  ימי  עולין 

חטאתו כמבואר בגמ׳ נזיר דף יח ע״א וכתב המנחת חינוך בדעת הרמב״ם 

בהנאה  אסור  שערו  ואעפ״כ  פרע  גדל  יהיה  קדש  של  העשה  לו  שאין 

כמבואר בגמ׳ שם דף מה ע״ב ותמורה דף לג ע״ב ולפי דבריו אם אין ימי 

טומאתו עולין לו למנין ואין לו העשה של קדש יהיה גדל פרע למה שערו 

אסור בהנאה ועל כרחך א״א לומר דהא בהא תליא.

ועוד קשה עליו מהמשך הירושלמי וז״ל רבי זעירא בעי במצורע שנזר 

במצורע  ליה  פשיטא  ירמיה  רבי  וכו׳  פליגין  שנצטרע  בנזיר  או  פליגין 

דעת  לבאר  ונראה  ע״כ.  אסור  הכל  דברי  שנצטרע  בנזיר  הא  פליגין  שנזר 

אם  אנן  דנחזי  בהנאה  אסור  שנצטרע  נזיר  שער  עלמא  דלכולי  ירמיה  ר׳ 

ראשו  גלח  ולא  קרבנותיו  הביא  שאם  הוא  הדין  שמגלח  טהור  נזיר  כל 

שם  נזיר  בגמ׳  כמבואר  לערב  ומטמא  שותה  אלא  מעכבת  התגלחת  אין 

ואילך וערכין דף כא ע״א ואע״פ שכבר נתבטל העשה של קדש יהיה גדל 

היה  נזיר  שהיה  שבזמן  מפני  בהנאה  אסור  שערו  שערו  שגילח  לפני  פרע 

נתקדש שערו כמ״כ י״ל בנזיר שנצטרע ששערו נתקדש בקדושת נזיר לפני 

שנצטרע וע״פ סברא צ״ל ששערו אסור בהנאה.

ע״ב  טז  דף  נזיר  בגמ׳  אזלי  לשיטתם  ורשב״ל  יוחנן  שרבי  לומר  ויש 

ור״ל  לוקה  הנזירות  דחייל  שכיון  ס״ל  דר״י  עליו  לוקה  אם  שנזר  בטמא 

טהור  כשהיה  הנזירות  עליו  חל  שלא  מאחר  לוקה  שאינו  לשיטתו  ס״ל 

ולפיכך לא נאסר שערו בהנאה ור״י ס״ל דאפילו אם היה טמא כשנזר חייב 

ולוקה ושערו אסור בהנאה. ולפ״ז אפילו אם אין בו העשה של קדש יהיה 



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן עח

טהור  נזיר  כל  שהרי  בשערו  הנאה  האיסור  שפקע  מוכרח  אינו  פרע  גדל 

שערו אסור בהנאה אפילו לאחר שפקע העשה מפני שכבר היה קדוש.

פסק  הנ״ל  שלפי  צ״ע  ועוד  הרמב״ם  המקור  מהו  צ״ע  עדיין  ולפ״ז 

שלמד  משמע  הקה״ע  דברי  שמתוך  אמת  והן  הירושלמי.  היפך  הרמב״ם 

הירושלמי כמבואר לעיל ומיוסד ע״ז יש מן האחרונים שכתבו שהרמב״ם 

נראה  לענ״ד  אבל  קמייתא.  כאוקימתא  וסבר  בהירושלמי  הגריסא  החליף 

שהרמב״ם פירש הירושלמי שכל השקו״ט הוא בנזיר ספק מצורע וכמ״ש 

נזיר  ולא  בהנאה  אסור  בספק  שנצטרע  נזיר  שער  ולכו״ע  משה  הפני 

בא  אתה  ומספק  טהור  שהיה  שבנזיר  לדייק  יש  ועפ״ז  ודאי.  שנצטרע 

מודים  כו״ע  ודאי  נצטרע  הר״ז  אם  אבל  אסור  לכו״ע  בזה  שערו  להתיר 

לומר  שאין  וכן  הרמב״ם  פסק  יובן  ובזה  היטב.  יעוי״ש  מותר  ששערו 

שמחלוקת הרמב״ם והראב״ד תלוי בזה.

לשיטתו  שאזיל  הרמב״ם  דעת  לבאר  כתב  )גרוזמן(  צבי  אמרי  ובספר 

בפ״י מהל׳ טומאת צרעת ה״ה וז״ל מי שהיתה בהרת בערלתו ימול ואע״פ 

שהיא מילה שלא בזמנה שמצות עשה דוחה את ל״ת בכל מקום ע״כ ולא 

הזכיר שיש בו מצות עשה אע״פ דבגמ׳ שבת דף קלב ע״ב מבואר שיש בו 

שיש  שזה  גאון  נסים  רבינו  כדעת  הגמ׳  פירש  שהרמב״ם  לפי  ועשה  ל״ת 

העשה  שבטל  לאשמעינן  הוא  הדרשה  וכוונת  הו״א  רק  הוא  ול״ת  עשה 

גוונא  בכהאי  פסוק  שדורשים  מקום  שבכל  לשיטתו  אזיל  שהרמב״ם  וי״ל 

ולא  בזה.  שביאר  מה  עי״ש  עשה  שא״כ  לן  לומר  אמינא  הוה  אלא  אינו 

וכמ״ש  לדינא  נקט הדרשה של ראשו  נהירא דמוכח בדעת הרמב״ם שלא 

וזקנו  וז״ל דלסברא של הרמב״ם אה״נ דראשו  נזיר פ״ו מ״ה  יו״ט  התוס׳ 

לפי  להדיא  ומבואר  ע״כ.  יבמות  דריש  ברייתא  כאידך  להקפה  אתי  לא 

התוס׳ יו״ט בדעת הרמב״ם שא״א לומר כן ונראה שגם הר״א מודה ואינו 

דורש ראשו להלכה ולא נשאר לו אלא הטעם שישנן בשאלה ועל זה פליג 

ולא דנקטינן הדרשה להלכה וכלהלן.

וז״ל העביר על ראשו סם שמשיר את  והנה בפ״ה הי״ב כתב הרמב״ם 

שער  פרע  גדל  שנ׳  עשה  מצות  בטל  אבל  לוקה  אינו  שערו  והשיר  השער 

צריך  היה  לא  מצורע  תגלחת  דאם  הרמב״ם  בדעת  מבואר  ע״כ.  ראשו 

דחיית  בלי  לקיים העשה של תגלחת מצורע  יכול  היה  דוקא  להיות בתער 

הל"ת של תער לא יעבור על ראשו. ולפ״ז בנזיר מצורע שלדעת הרמב״ם 

בטל העשה של קדש יהיה גדל פרע אם היה שייך לקיים המצות עשה של 



עטקובץ עיונים ומחקרים

מצות  של  דחייה  שום  בלי  תגלחתו  לקיים  יכול  היה  בסם  מצורע  תגלחת 

עשה או לא תעשה.

ולפ״ז י״ל דבגמ׳ נזיר דף מא ע״א בשמעתא דשלשה מגלחין ותגלחתן 

קצת  בשינוי  ד״ה  דיבמות  ברייתא  הך  הובא  ור״א  רבנן  והמחלוקת  מצוה 

)מנא ליה דתגלחת דמצורע צריך להיות  יליף מראשו  ור״א מאי טעמא  וז״ל הש״ס 

גבי  שנאמר  לפי  ת״ל  מה  ראשו  דתניא  סם(  כמו  אופנים  בשאר  ולא  בתער  דוקא 

צריך  שאינו  )שמשום  כן  ונזיר  מצורע  אף  יכול  ראשו,  על  יעבור  לא  תער  נזיר 

ראשו  ת"ל  בתער(  לגלח  אסור  תהיה  במילא  בסם,  מצותו  לקיים  ויכול  בתער,  לגלח  הדין  מן 

השקו״ט  שפירוש  יובן  ובזה  עדל״ת(  צ״ל  ולפיכך  דוקא,  בתער  לגלח  צריך  )שמצורע 

בתער  לגלח  לנזיר  שאסור  אע״פ  בתער  לגלח  חייב  שמצורע  דמנ״ל  הוא 

ואמרינן דעדל״ת בכלל משום דלולא זאת הר״ז יכול לקיים הן העשה של 

האי  ולפי  בנזיר  פרע  גדל  יהיה  קדוש  של  תעשה  הלא  והן  מצורע  תגלחת 

מצורע  בנזיר  פרע  גדל  יהיה  קדוש  של  העשה  בו  שיש  מוכרח  אינו  תנא 

וניחא דברי הרמב״ם.

וטרי הש״ס אם הקפת כל הראש  נח ע״א שקלי  דף  נזירים  ובפרק שני 

לא  תער  לפי שנאמר  ת״ל  ראשו מה  אידך  ותניא  וז״ל  לא  או  שמה הקפה 

הקפת  דכ״ע  וכו׳  ראשו  ת״ל  כן  ונזיר  מצורע  אף  יכול  ראשו  על  יעבור 

ליה מכלאים  יליף  וכו׳  ומאן דמוקים קרא למידחי  כל הראש שמה הקפה 

בציצית ע״כ. ולפ״ז אם התנא דהברייתא צריך להילפותא מכלאים בציצית 

מצורע  מנזיר  ל״ת  דוחה  דעשה  ללמד  רצה  איך  דיבמות  הסוגיא  על  צ״ע 

השקלא  וכן  בציצית  מכלאים  הילפותא  על  סומך  מצורע  דנזיר  התנא  אם 

וטריא בהגמ׳ יבמות הוא דווקא לפי הצד שאין לומדים דעדל״ת מכלאים 

בציצית, ועכצ״ל שהתנא דראשו ס״ל כהך דנזיר דף מא ע״א, ולפ״ז ניחא 

דוחה  וזה שהגמ׳ שם  אוקימתא(.  הך  לפי  )עכ״פ  להרמב״ם  דיבמות  הסוגיא  גם 

כן הוה מפורש  ואם  ליגמור מנזיר דעדל״ת לפי שיש בו ל״ת ועשה  שאין 

יש לומר דזה אזיל על  ודלא כהרמב״ם  בנזיר מצורע  גם מצות עשה  שיש 

שאר מקומות בנזיר וכמו כהן מצורע ודוחק.

בב׳  לבאר  ונראה  הנ״ל  ע״א  נח  בדף  הגמ׳  לפרש  צריך  אכתי  ברם 

מצורע  בנזיר  אבל  פרע  גדל  יהיה  קדש  על  הולך  שם  דהעשה  א׳  אופנים 

בנתק שיש לו נגעי הראש והזקן, וכתב הרמב״ם בפ״ח הל׳ טומאת צרעת 

ימי הסגרו  כאן  ולכאורה צ״ע לשיטתו שהרי  כזה מגלח  נזיר  ה״ג דאפילו 

עולין לו למנין וא״כ יש בו גם העשה ואיך מותר לגלח. וי״ל דבזה שקלי 

וטרי הסוגיא שם, ולמסקנא דלא גמרנין מהתם צריך לומר שיש להרמב״ם 



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן פ

מקור אחר מן הספרי עיין בנו״כ הל׳ טומאת צרעת שם. ועוד י״ל שבאמת 

יש מחלוקת הסוגיות אם יש בנזיר מצורע העשה של קדוש יהיה גדל פרע 

או לא, דהיינו התנא בדף מא ע״א ס״ל דאין בו עשה והתנא בדף נח ע״א 

אלא  פרע  גדול  יהיה  קדוש  של  העשה  לא  אבל  עשה,  שיש  וס״ל  פליג 

העשה של כל היוצא מפיו יעשה וכדלקמן.

ובזה יש לתלות המחלוקת הסוגיות אם נזירות הוא לאו השוה בכל או 

הנ״מ  זהו  כ״ב שבאמת  סימן  אינו שוה בכל כמו שמבואר באבנ״מ שו״ת 

יבמות  לנזיר מצורע או לא כמבואר בגמק  בין התנאים אם דרושים ראשו 

ונזיר דף נח ע״א דלמ״ד דאין דורשים הטעם הוא שאין בנזיר מצורע אפי׳ 

העשה של כל היוצא מפיו יעשה ולפיכך א״צ ללימוד מיוחדת לגלח ומ״ד 

שדורשים ראשו לנזיר מצורע ס״ל שיש בנזיר מצורע העשה של כל היוצא 

מפיו יעשה ולפיכך צריך לימוד מקרא להיתר מיוחדת ועי״ש.

ובפרק שלשה מינין דף לט ע״ב ת״ר תער אין לי אלא תער תלש מירט 

יאשיה  ר׳  דברי  ראשו  שער  פרע  גדול  יהיה  קדוש  מנין  שהוא  כל  סיפסף 

קדוש  והכתיב  פטור  כל שהוא  וכו׳  מירט  לי תער  אין  אומר תער  יונתן  ר׳ 

וכו׳ למימרא דאם גילח ליה בתער קאים עליה בעשה ול״ת. ובתוס׳  יהיה 

ולא  לאו  ליכא  הכל  גילח  כי  גם  בתער  שלא  אבל  וז״ל  יונתן  בדעת  מסיק 

עשה ע״כ. ונראה לבאר שלדעת ר׳ יאשיה העשה של קדוש יהיה גדל פרע 

שער  הקדושת  אם  ועוד  שער  תגלחת  של  הל״ת  אם  ומיוחד  מורכב  הוא 

האיסור  פרע  גדל  יהיה  מקודש  דורש  שהוא  הטעם  וזהו  שהוא  אופן  בכל 

של תלש וכו׳. אמנם דעת ר׳ יונתן הוא שהעשה של קדוש יהיה גדול פרע 

הוא מצוה בפני עצמו לגדל שערו ולא נכלל בזה הקדושה של השער נזיר 

באופן שיש בו איסור עשה לתלש וכו׳ ולפיכך אין השני דינים מעכבים זה 

את זה.

והנה הרמב״ם בפ״ה הי״א כתב וז״ל נזיר שגילח שער אחת לוקה וכו׳ 

בין בזוג וכו׳ וכן עם תלשה בידו ע״כ. והיינו כר׳ יאשיה ומבואר שהעשה 

של קדוש יהיה גדל פרע הוא אחת אם האיסור תגלחת ולפ״ז בנזיר מצורע 

היתר  לו  יש  דהיינו  מצורע  תגלחת  ההיתר  כלפי  תגלחת  הל״ת של  שבטל 

קדוש  של  העשה  כאן  שאין  עכצ״ל  נזיר  בתור  ולא  מצורע  בתור  לגלח 

לגלח  בטל  שהוא  כמו  דהא  זה  את  זה  מעכבים  הם  אם  פרע  גדל  יהיה 

מתור  לא  אבל  העשה  לדחות  היתר  גם  לו  שיש  עכצ״ל  הל״ת  מצד  שערו 

עדל״ת אלא מצד שבטל העשה כלהלן. ולפ״ז אין אנו צריכים להגיע למה 

הוא בשאר  ול״ת  ישנן בעשה  לנזיר שכן  לעיל שכוונת התנא מה  שכתבנו 



פאקובץ עיונים ומחקרים

בזה,  תנאים  מחלקות  דאמת  אליבא  יש  דהן  לומר  יש  אלא  הנ״ל  דרכים 

אבל המחלוקת הוא מפורש כש״נ. ועוד יש לומר שמש״כ הרמב״ם שבטל 

מוכח  וכן  יאשיה,  ר׳  דעת  ביאר  אלא  דנפשיה  וחידוש  סברא  אינו  העשה 

כותב  כשהוא  שלו  הסגנון  הוא  שהרי  לי  ויראה  הרמב״ם  כתב  שלא  ממה 

דבר בלי מקור מפורשת.

ולא  דעשה  הוא  מגלח  מצורע  שנזיר  שהטעם  הראב״ד  דברי  ובעיקר 

הטעם  היא  זו  לא  גופא  דבגמ׳  זאת  בלבד  קילי  בשאלה  שישנן  תעשה 

דעדל״ת  התורה  לכל  גמרנין  לא  למה  הטעם  שזהו  אלא  ועשה  שעדל״ת 

נשאר  לא  לדינא  הדרשה  נקט  לא  הוא  שגם  שלאחר  הכריע  ולפ״ז  ועשה 

ליה אלא הטעם הדחייה בגמ׳ יש לומר שהרמב״ם ס״ל שאפי׳ לאו ועשה 

מהל׳  בפ״ה  שכתב  ממה  לזה  מפורשת  וראיה  דחינן  לא  בשאלה  שישנן 

אמרינן  שלא  ומזה  המצות  לבטל  חל  בכולל  דשבועות  הי״ח  שבועות 

דעדל״ת ועשה לפי שישנן בשאלה הוא בפשטות דלמסקנא לא אמרינן כן. 

דחוי  סתם  הוא  בשאלה  שישנן  שנ״ג  סי׳  ח״ג  בשו״ת  הרשב״א  כתב  וכן 

כדי שלא לגמור מיניה לשאר מקומות והיינו דלא כהתוס׳ ביבמות שכתבו 

שהוא פירכא גמורא עי״ש וי״ל שבזה פליגי הרמב״ם והראב״ד. ובזה יובן 

למה לא הביא הרמב״ם מקרא ועוד דלא סבירא ליה דעדל״ת ועשה מפני 

שישנן בשאלה.

ואשר  בהנייה  מותר  מצורע  נזיר  שער  למה  להבין  צריך  שעדיין  אלא 

מה  א׳  נזיר  משער  הנאה  באיסור  דינים  תרי  שיש  הוא  בזה  לומר  יראה 

שהבאנו לעיל מקידושין דף נז ע״ב דילפינן מקדש יהיה גדול פרע ששער 

נזיר טמא אסור בהנאה. ב׳ בירושלמי דע״ז פ״ה הי״ב ושיער נזיר ונתן על 

האש אשר תחת זבח השלמים ע״כ. והוא האיסור הנאה משער נזיר טהור. 

לרב  טבי  ליה  רמי  יקבר  נזיר  שער  ע״א  לד  דף  תמורה  מגמ׳  מוכרח  וכן 

ידלק  ורמינהו הארוג מת״א הסיט מצמר בכור  יקבר  נחמן תנן שער הנזיר 

כאן  טמא  בנזיר  כן  א״ל  השק  ידלק  בשק  חמור  ופטר  הנזיר  משער  הבגד 

על  ונתן  דכתיב  ביה  כתיבא  דשרפה  ישרף  נזיר  שער  ופרש״י  טהור  בנזיר 

נזיר  דשער  ומבואר  ע״כ.  שרפה  ביה  כתיב  לא  טמא  נזיר  שער  וגו׳  האש 

טהור מן הנשרפין משא״כ שער נזיר טמא מן הנקברין.

הנ״ל  דינים  מהב׳  באחד  נכלל  מצורע  נזיר  שער  שאין  לומר  ויש 

כדמוכרח מהא דתנן נזיר דף מד ע״ב תגלחת טומאה כיצד וכו׳ דברי ר״ע 

בימיו  תלויה  טהרתו  זה  א״ל  למצורע  מת(  )טמא  זה  בין  מה  טרפון  ר׳  א״ל 

מוכרח  וכן  מעליו  מובן  והנ״מ  ע״כ  וכו׳  בתגלחתו  תלויה  טהרתו  ומצורע 



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן פב

מירושלמי דנזיר פ״ז ה״ג א״ר בשם רשב״ל גדל פרע שער ראשו ימים של 

גידול שיער עולין ימים של העברת שיער אין עולין יעוי״ש.

שאני  שער  תגלחת  לו  שגורמין  ספרו  דימי  הוא  הנ״ל  מכל  והמורם 

משער  הנאה  באיסור  מצורע  נזיר  שער  נכלל  ולא  מת,  טמא  נזיר  מסתם 

נזיר בעלמא וממילא שערו מותר בהנאה ולא מפני היתר מיוחד אלא מפני 

גדל  יהיה  ע״א קדש  כג  דף  בגמ׳ פסחים  ועיין  איסור מתחילתה.  בו  שאין 

פרע שער ראשו גידולו קדוש ואין דבר אחר קדוש פרש״י שיער שלו אסור 

בהנאה וטעון שריפה כדכתיב ונתן על האש אשר תחת זבח השלמים ע״כ.

קדוש  של  הנאה  שהאיסור  והוא  בזה  גדול  יסוד  לנו  שהוראה  ונראה 

אם  וא״כ  התגלחת  עם  הדין שריפה שבא  עם  מורכב  הוא  פרע  גדול  יהיה 

אין התגלחת בתור נזיר ואין דין איסור הנאה על השער של תגלחת מצורע 

תגלחתו  שאין  לפי  פרע  גדול  יהיה  קדוש  מצד  האיסור  לו  אין  במילא 

טעון  תגלחתו  שאין  וכמו  מצורע  נזיר  אלא  טהור  או  טמא  נזיר  תגלחת 

שרפיה כמ״כ אינו אסור בהנאה לפני שגילח שערו, ובזה יובן הטעם שאין 

ממנו  שפקע  שמאחר  הרמב״ם  לפי  פרע  גדל  יהיה  קדוש  של  העשה  בו 

האיסור הנאה משער נזיר כמו שביארנו ולפיכך פקע ממנו גם הקום ועשה 

בא  במילא  עשה  המצות  שפקע  ומאחר  שערו,  לגדל  נזיר  כל  על  שמוטל 

עשה של תגלחת מצורע ובטל השעה של תער לא יעבור על ראשו.

ועוד יש לומר שהרמב״ם בפ״א ה״ג כתב נדר בנזיר וקים נדרו כמצותו 

והרי  ראשו  שער  פרע  גדל  והשנייה  וכו׳  עשה  מצות  שלש  עושה  זה  הרי 

גידל ע״כ. הרי מבואר דיש קיום מצות עשה שמוטל עליו חיוב גידול שער 

דבזה  וי״ל  העשה.  נתבטל  במילא  זו  מצוה  לקיים  יכול  אינו  ואם  ראשו 

חולקים ר׳ יאשיה ור׳ יונתן )או הסוגיות לפי דרך הא׳ שכתבנו( באם יש חיוב לגדל 

לו חיוב לגדל שער  יש  ואם  שער ראשו או האם שעובר העשה אם מגלח 

כל  של  העשה  נמי  נתבטל  פרע  דגידל  העשה  שנתבטל  דכיון  מובן  ראשו 

היוצא מפיו יעשה. וכלפי העשה של כל היוצא מפיו יעשה ראיתי להצ״פ 

שכתב שעכשיו אינו יכול לקיים נדרו בכלל אלא אם כן הוא מגלח ולאחר 

שהוא מגלח הוא מסוגל לקיים נדרו במילא בטל העשה עכת״ד. ולכאורה 

בטל  מקצתו  שבטל  נדר  שכל  ה״א  פ״א  בנדרים  מפורשת  ירושלמי  הוא 

כולו כלפי העשה של כל היוצא מפיו יעשה יעוי״ש.

****



פגקובץ עיונים ומחקרים

סי׳ ט׳ היתר מוכרי כסות
מוכרין  כסות  מוכרי  וכן  וז״ל  כתב  הט״ז  כלאים  מהל׳  פ״י  הרמב״ם 

הדין  מקור  הנה  ע״כ.  וכו׳  להם  שיציל  בחמה  יתכוונו  ובלבד שלא  כדרכן 

ס״ל  תנא  דהך  מבואר  ע״ב  כט  דף  ובגמ׳ שבת  ג׳  פ״ט משנה  כלאים  הוא 

לא  בהי״ח  הרמב״ם  עמש״כ  צ״ע  ולפ״ז  מותר  מתכוון  שאינו  דבר  כמ״ד 

גבי עשרה בגדים שאינו מהנהו כלום  ואפילו על  ילבש אדם כלאים עראי 

דף  ב״ק  ובגמ׳  א׳  משנה  הוא  הדין  ומקור  ע״כ.  המכס  את  לגנוב  ואפילו 

כתבו  ועפ״ז  אסור  מתכוון  שאינו  שדבר  ס״ל  תנא  דהך  מבואר  ע״א  קי״ג 

כל המפרשים שחולקים הני מתני׳ אהדדי אם דבר שאינו מתכוון מותר או 

אסור וא״כ איך נקט הרמב״ם שתיהן לדינא. ועכצ״ל שעיקר השאלה הוא 

על הי״ח שהרי הרמב״ם ס״ל בפ״א מהל׳ שבת ה״ה שדבר שאינו מתכוון 

כל  המכס  את  לגנוב  כלאים  ללבוש  מותר  להיות  צריך  היה  ולפ״ז  מותר, 

זמן שאינו מתכוון להנאת חימום.

ועוד כתב הרמב״ם שם בהל׳ ט׳ העושה בגד כולו צמר גמלים או צמר 

זה  וחוט של פשתן מצד  זה  בו חוט של צמר מצד  וארג  ארנבים או קנבס 

הרי זה אסור משום כלאים ע״כ. ומקור הדין הוא בתוסתפא דכלאים פ״ה 

הי״ב אמנם הרא״ש פ״ט דנדה )הל׳ כלאי בגדים סי׳ ה׳( פירש התוספתא באופן 

אחר וכתב שצריך הב׳ חוטין להיות זה אצל זה אבל אם תפר א׳ מהחוטים 

מצד אחד וא׳ מצד אחר הר״ז מותר. וכבר דשו רבים בהאי שמעתא ועיין 

שו״ת נוב״י מהדו״ת יו״ד סי׳ קפ״ו.

בזה  זה  שטרפן  בזמן  בד״א  וז״ל  שם  דתניא  איגרא  מרפסי  והתוספתא 

וכולל  גמלים  צמר  שכולו  חלוק  העושה  אבל  )וטרף(  ביניהם  פשתן  והביא 

צמר הארנבים וארג בו חוט אחד של צמר בצד זה )אסור(. בגד שיש בראשו 

אחד כלאים לא יתכסה בצד השני אע״פ שהכלאים מונח בארץ ע״כ. והנה 

דכלאים  בירושלמי  הוא  )וכן  השני  דין  שהשמיט  שהטעם  נראה  הרמב״ם  בדעת 

חוט  משי  של  בבגד  תפר  אם  שאפי׳  עמש״כ  שסומך  מפני  הוא  ה״א(  פ״ט 

ומדויק  בכלאים  אסור  אחר  בצד  פשתן  של  א׳  וחוט  זה  בצד  צמר  של  א׳ 



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן פד

מזה שאנו דנים על כל הבגד כאחת וכמו שמשי יכול לחבר הצמר ופשתים 

מרדב״ז  מוכח  וכן  הבגד  כל  אוסר  אחד  בצד  הכלאים  כמ״כ  הבגד  לאסור 

ובפשטות הביאור מקצת אין בו כלאים הוא שהוא של משי כלהלן.

בין צד א׳ מהבגד לצד האחר להתיר  יכול לפסוק  ולפ״ז אם משי אינו 

עצמו  לבין  בינו  לפסוק  יכול  שאינו  וק״ו  כש״כ  מכלאים  מאיסור  הטלית 

ומאידך  בכלל  הב׳  דין  לאשמעינן  בא  ומאי  עצמו  בפני  כשר  בגד  להיות 

גיסא צ״ע לדעת הרא״ש והרי אם יש כוח בכלאים לאסור חצי הבגד שאין 

יכול  שאין  כש״כ  כלאים  בו  שיש  בגד  עם  שחיבר  אלא  כלל  כלאים  בו 

הסברא  ומהו  כלאים  מאיסור  הבגד  להתיר  כדי  חוטים  ב׳  בין  להפסיק 

לחלק בכלל.

ונראה לבאר דהנה תנן מכות דף כא ע״א נזיר שהיה שותה יין כל היום 

על  חייב  שותה  והוא  תשתה  אל  תשתה  אל  לו  אמרו  אחת  אלא  חייב  אין 

לו  אמרו  אחת  אלא  חייב  אינו  היום  כל  בכלאים  לבוש  היה  וכו׳  אחת  כל 

ע״כ.   ואחת  אחת  כל  על  חייב  ולובש  פושט  והוא  תלבש  אל  תלבש  אל 

וסתימת לשון המשנה משמע שצריך לפשוט ולחזור וללבוש הבגד לחייבו 

כל שהייה  על  אותו  אין מלקין  ולא פשט הבגד  פעם שנית אבל אם שהה 

לפשוט  כדי  אלא  שהה  לא  אפילו  אומר  אשי  רב  בע״ב  בגמ׳  אך  ושהייה 

להתהפך  ידע  ומהיכא  אשי  רב  סברת  מהו  וצ״ע  יעוי״ש  חייב  וללבוש 

תנא  תני  למה  דבריו  ולפי  לגמרי  האחר  לצד  אחד  מצד  המשנה  פירוש 

דמתני׳ בהאי לישנא בכלל.

והנה אע״פ שלשון המשנה משמע שהרגע שהוא לובש הבגד הוא גוף 

האיסור ולאחר זה א״א לחייבו על כרחך א״א לומר שלאחר שעבר האיסור 

בליבשת הבגד מותר לשאר מלבוש בהבגד ולא צריך לפשוט הבגד. ולפ״ז 

י״ל שכל רגע שאינו פושט הבגד הוא עובר באיסור עכ״פ מצד זה שצריך 

לפשוט הבגד.

ברכות  בגמ׳  לדייק ממה שלמדנו  כתבו  ע״ב  צ  דף  יבמות  והנה התוס׳ 

דף יט ע״ב המוצא כלאים בבגדו פושטן אפי׳ בשוק מ״ט אין חכמה ואין 

למת  הוא  מטמא  אבל  ד״כ  שם  הש״ס  ומסיק  ה׳  לנגד  עצה  ואין  תבונה 

ועל  בשב  כלאים  נכלל  שלא  ומזה  ע״כ.  שאני  תעשה  ואל  שב  וכו׳  מצוה 

תעשה משמע שיש חיוב שמוטל עליו לפשוט הבגד ואם אינו פושט הבגד 

עובר הל״ת בידים.

שצריך  זמן  שיעור  הוא  ולובש  שפושט  הוא  התנא  שכונת  ניחא  ובזה 



פהקובץ עיונים ומחקרים

יין כל היום הוא עובר  נזיר שהיה שותה  לגבי  וכמו  להמתין בכדי לחייבו 

באיסור בכל שיעור שהוא שותה ואינו חייב אלא א״כ אמרו לו אל תשתה 

כמ״כ י״ל בכלאים שכל זמן שהוא מלבוש בהבגד עובר על איסור וכוונת 

התנא והוא פושט ולובש אינו שצריך לפשוט וללבוש הבגד אלא שאע״פ 

שלא פשט הבגד נחשב כמו שפושט ולובש הבגד מחדש ולפיכך מחייבים 

אותו על כל שהייה.

שהייה  על  שלוקין  לזה  מקור  שמצינו  שאע״פ  להקשות  שיש  אכן 

בו מעשה  שאין  כלאו  נחשב  א״ז  אמאי  נתבאר  לא  עדיין  כלאים  בלבישת 

לאו  על  לוקין  שאין  שבזה  ונראה  הבגד  לפשוט  אלא  אינו  החיוב  כל  אם 

לאו  על  לוקין  שאין  ל״ח  סי׳  התומים  כמ״ש  הטעם  אין  מעשה  בו  שאין 

שאין בו מעשה לפי דקולא נינהו, דאישתמיתה מיניה דברי הרשב״א הובא 

בו  שיש  זה  מצד  קולא  שיש  לומר  מקום  שאין  אסו״ב  הל׳  למלך  במשנה 

מעשה אלא לפי שאין על מה לחייבו.

רבי  שנחלקו  ע״ב  ג  דף  כריתות  מגמ׳  הם  מוכרחים  הרשב״א  ודברי 

אם  בגמ׳ שחולקים  ומבואר  מעשה  הוי  קומותו  כפיפת  אם  ורשב״ל  יוחנן 

צריך מעשה רבה או מעשה זוטא. וא״א לפרש שזה תלוי על חומר האיסור 

ודאי שנקודת המחלוקת הוא במה  לזה אלא  זה  בין  יש לחלק  דא״כ במה 

דיבור  בין  שהנ״מ  הוא  וגלוי  ברור  ודבר  עליו  לחייבו  כדי  מעשה  נחשב 

למעשה הוא אם זה פועל בדבר חוץ ממנו וזהו הפירוש של מעשה רבה.

זה  בתוך  אם  הוא  מעשה  בו  יש  או  שאין  לאו  בין  שהנ״מ  לומר  ויש 

ולפ״ז מאחר שהאיסור  ממנו,  חוץ  דבר  על  פועל  האיסור  על  עובר  שהוא 

נחשב  אינו  ממילא  ממנו  חוץ  דבר  הוא  בהטלית  מלובש  שהוא  בזה  תלוי 

כלאו שאין בו מעשה ונראה שזהו הביאור בדעת הראשונים שס״ל שלוקין 

על לאו שיש בו מעשה אפילו אם עבר עליו בלי עשיית מעשה.

והוא  שנזר  כגון  ע״א  ד  דף  נדרים  בגמ׳  שלמדנו  מה  לבאר  יש  ובזה 

והרא״ש  וכו׳  טומאה  באותה  עמד  אם  תאחר  בבל  ועובר  הקברות  בבית 

ואליבא  יצא  ולא  לצאת  בו  התרו  אם  מלקות  לענין  פליגי  וכי  וז״ל  פירש 

ע״כ.  איכא  מלקות  איסור  א״נ  עליו  לוקין  מעשה  בו  שאין  לאו  דמ״ד 

ולדרכנו יש לפרש הגמ׳ כפשוטו ומפני שיכול לעבור על הל״ת ע״י עשיית 

מעשה אפילו אם עבר בלי עשיית המעשה חייב.

ב׳  הבגד  לבישת  א׳  כלאים  באיסור  ב׳ שלבים  שיש  מזה  להכריע  ואין 

שלשון  לפי  הבגד.  פושט  שאינו  שהייה  כל  בהבגד  מלובש  כבר  כשהוא 



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן פו

הלבישה  הוא  הל״ת  שעיקר  ומוכח  וגו׳  שעטנז  תלבש  לא  הוא  הפסוק 

הבגד  לובש  שחוזר  כמו  נחשב  הבגד  פושט  שאינו  זמן  שכל  ועכצ״ל 

אבה״ע  שו״ת  צדק  צמח  ועיין  ע״ב,  יז  דף  שבועות  תוס׳  ועיין  מחדש. 

זמן שאינו פושט הבגד נחשב כמו שלובש  זה שכל  סי׳ צ״ג סעי׳ ה׳ כעין 

הבגד.

בלבישת  מחולקים  זמנים  על  לחייבו  יכולים  אם  לעיין  יש  זה  ולפי 

שעטנז למה אין אנו יכולים לחייבו בחוטים מחולקים. ומאי שנא אם הוא 

לובש ב׳ בגדים שיש בכל א׳ חוט א׳ של כלאים או אם הוא לובש בגד א׳ 

שיש בו ב׳ חוטים של כלאים. והא תינח אם הביאור בכלאים הוא שנעשה 

הבגד חפצא של איסורא וכמו וושט שנמצא בו נקב ונעשה הבהמה טרפה 

לא מעלה ולא מוריד אם יש עוד נקב בוושט לאחר שנטרפה הבהמה הוה 

מובן למה אי אפשר לחייבו.

על  הוא  כלאים  שאיסור  הוא  ברור  דבר  שהרי  כן  לומר  אפשר  אי  אך 

הגברא וזה שהוא לובש כלאים ואינו דומה אלא למי שאוכל נבלה שחייב 

בהבגד  כלאים  של  אחד  חוט  שתפר  שמאחר  ומוכרח  וכזית  כזית  כל  על 

נאסר לבישת כל הבגד. אלא שיש לחקור האם כל הבגד נאסר מטעם שיש 

חוט  כל  כמו  נחשב  הר״ז  דלמא  או  הבגד  ללבוש  אסור  ונעשה  כלאים  בו 

אסור  ולא  ממש  כלאים  הבגד  כל  ונעשה  לכלאים  מחובר  בהבגד  וחוט 

משום שיש בהבגד כלאים.

לענין  דגם  לענ״ד  נראה  וכן  וז״ל  כתב  פ״כ  ש״ג  ישר  בשערי  והנה 

נגעים  דהרי  הבגד.  כל  נאסר  יחדיו  ופשתים  צמר  בבגד  איכא  אם  כלאים 

ועוד  ופשתים.  צמר  דוקא  בענין  דבשניהם  זה  לענין  הם,  שווהים  וכלאים 

נדה  מסכת  ברא״ש  הובא  בירושלמי  דאמרינן  מהא  זה  ענין  להוכיח  יש 

בבא  בר  נתן  רבי  עליך,  יעלה  לא  נאמר  דבר  לאיזה  וז״ל  לעיל  שהבאנו 

יש בו כלאים ומקצתו  גדול מקצתו  זירא שאם היה בגד  ר׳  יונה בשם  רבי 

לפרש  נראה  בפשטות  והנה  עכ״ל.  השני  בצד  יתכסה  לא  כלאים  בו  אין 

דברי הירושלמי קמיירי שהבגד הוא של שאר מינים דאם הבגד רק מצמר 

הוא  שבו  חוט  כל  דהרי  כלאים  בו  אין  ומקצתו  לומר  שייך  איך  ופשתים 

הצמר  שיהיה  בענין  דלא  דסובר  הרמב״ם  לשיטת  מיבעיא  לא  כלאים. 

ופשתים יחד אלא אם איכא בצד אחר צמר ובצד שני פשתים ובינתיים מין 

לפרש  קשה  ודאי  יחדיו  ופשתים  צמר  וחשוב  מחברן  דהבגד  אסור  אחר 

הוא  שבו  חוט  כל  דהרי  ופשתים  צמר  רק  בו  שאין  בבגד  הירושלמי  דברי 

בו  יש  מקצתו  בזה  לומר  שייך  ואיך  השני.  למין  מחובר  שהוא  כלאים 



פזקובץ עיונים ומחקרים

כלאים ומקצתו אין בו כלאים דאם צדו אחד צמר וצדו השני פשתים, ודאי 

יחד  ופשתים  צמר  בו  יש  אחד  בצד  אם  וגם  השני.  מצד  אחד  צד  גרע  לא 

אם  גם  דהרי  כלאים,  בו  שאין  לומר  שייך  לא  ג״כ  לחוד  צמר  השני  ובצד 

לא היה בצד אחד רק פשתן היה מצטרף להעשות כלאים ע״י הצמר שבצד 

הירושלמי  דבר  לפרש  ראוי  הרמב"ם  דלשיטת  נלענ״ד  כרחך  ועל  השני 

ובצד השני הוא של משי או צמר  יש בו צמר ופשתים  דמיירי דבצד אחד 

גמלים ועל זה יליף הירושלמי מקרא דאסור להתכסות בצד השני אף שצד 

הרא״ש  לשיטת  גם  וכן  נאסר.  הבגד  דכל  משום  בארץ,  מונח  הוא  אח׳ 

דסובר דבעינן שהיה הצמר ופשתים יחדיו ממש סמוכים זה לזה דלשיטתו 

יחד  ופשתים  צמר  בו  יש  אחד  דבצד  בפשטות  הירושלמי  דברי  לפרש  יש 

בצד השני איכא צמר בלי פשתים בכ״ז לשיטתו גם כן מוכח דבכל הבגד 

הא׳  שבצד  לפשתן  מחבור  אינו  השני  שבצד  הצמר  לשיטתו  דהרי  נאסר 

דוחק  דזה  ביניהם  משי  שמפסיק  או  ביניהם  צמר  מפסיק  אם  שנא  דמאי 

לומר דמינו אינו חוצץ ואינו מינו חוצץ. אלא ודאי הטעם בזה כיון שבצד 

נדחק לומר משום דמינו אינו  אחד איכא כלאים נאסר כל הבגד. דאף אם 

חוצץ ג״כ קשה הלשון שאמר ומקצתו אין בו כלאים וכו׳ עכ״ל.

ולא נהירא לי דמש״כ לבאר בדעת הרמב״ם שכל הבגד נאסר כל סותר 

מש״כ הרמב״ם בהל׳ כ׳ ציץ של עור או משי וכיוצא בהן שתלה בו חוטי 

בו  אין  הזבובים  להפריח  כדי  האדם  פני  על  מדולדלין  פשתן  וחוטי  צמר 

משמע  הרמב״ם  לשון  ודיוק  ע״כ.  בכך  חימום  דרך  שאין  כלאים  משום 

או  עור  משל  נעשה  שהבגד  מפני  בדוקא  הוא  הבגד  נאסר  שלא  שהטעם 

משי וזה נותן ההיתר על הבגד ולפי דבריו למה לא נאסר לבישת האי בגד. 

הוא  ברור  דבר  והא  הבגד  כל  שנאסר  בזה  הביאור  מהו  צ״ע  הכי  ובלאו 

שאם יש כלאים באיזה מקום בבגד הוא אסור ללבוש הבגד ומהו הנ״מ אם 

נאסר כל הבגד או לא.

שכתבנו  מה  לפי  מובן  אינו  הרמב״ם  דעת  להכריע  מש״כ  צ״ע  ועוד 

הוא  ה״א  פ״ט  דהירושלמי  דינא  הך  הרמב״ם  שהשמיט  שהטעם  לעיל 

שסומך עמש״כ בה״ט ולפי דבריו לפני שלימד הדין ה״ל מה היה ההו״א 

שצריך ליה להדין בכלל ומה מרבה בלא יעלה. ועוד צ״ע שהרי עדיין לא 

דבעי  או  נפשך  ממה  וצ״ע  הרא״ש  לדעת  זה  אצל  זה  שיעור  מהו  נתבאר 

דבעי  או  כשר  מזה  ויותר  כלאים  הוא  מזה  שפחות  מסוים  שיעור  לכתוב 

להיות ממש מחוברים זה בזה.

זה  א׳ מחבר החוט מצד  חוט  לזה שאם  ליתן שיעור  הוא  פלא  ובאמת 



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן פח

האמצעי  חוט  ידי  על  מחוברים  חוטין  ב׳  זה  וע״י  אחר  מצד  השני  והחוט 

נחשב  א״ז  חוטים  השני  בין  מקום  וכמה  כמה  יש  שאם  לומר  יתכן  למה 

כלאים. ועוד אינו מובן מש״כ בביאור דעת הרא״ש שאי אפשר לחלק בין 

מינו ושאינו מינו שזה חוצץ וזה אינו חוצץ צ״ע שהרי דבר ברור שכל חוט 

לעשות  אפשר  אי  משי  משא״כ  כלאים  נעשה  פשתן  אם  שתפר  צמר  של 

שזה  מינו  ושאינו  מינו  בין  לחלק  יש  ושפיר  מחמתה  נאסר  ורק  כלאים 

חוצץ וזה אינו חוצץ דמינו א״א להפסיק האיסור לומר שמכאן ולהבא אינו 

מחובר משא״כ שאינו מינו י״ל שיותר מזה אינו נאסר.

והנה ז״ל הירושלמי וז״ל כתיב לא תלבש שעטנז צמר ופשתים יחדיו. 

הייתי אומר אינו אסור אלא מללבוש תלמוד לומר לא יעלה עליך. אי לא 

יעלה עליך הייתי אומר לא יפשיל את הקופה לאחוריו ת״ל לא תלבש מה 

מלבוש מיוחד דבר שהוא מהנה את הגוף וכו׳ לאי זה דבר נאמר לא יעלה 

עליך רבי ניחא וכו׳ שאם היה בגד גדול קצתו וכו׳ ע״כ.

ויש לחקור אמאי אסור ללבוש החצי שאין בו כלאים האם הטעם לזה 

הוא שגילתה תורה שאי אפשר להיות מלובש במקצת הבגד וכיון שהעלה 

בזה  הביאור  דלמא  או  הבגד.  בכל  מלובש  כמו שהוא  נחשב  חלק מהבגד 

באיסור  עובר  שהוא  כך  כדי  עד  בכלאים  אסור  הבגד  כל  שנעשה  הוא 

כלאים אפילו אם אינו לובש החלק שיש בו הכלאים ממש. 

וכו׳  מונח  חצי  של  הדין  סומך  שהוא  מזה  הא׳  כצד  להכריע  ונראה 

הוא  יעלה  לא  של  שהחידוש  ומשמע  עליך  יעלה  לא  של  ריבוי  על 

שהעלה נחשב כמו שהוא לובש כל הבגד. ולפ״ז יש לחלק בין הב׳ דינים 

בתוסתפא שזה שטרף חוט א׳ בצד זה וכו׳ הוא דין במהות האיסור בהבגד 

צריך  עדיין  ליבשה, אמנם  נקרא  הוא מה  וכו׳  כלאים  בו  יש  וזה שמקצתו 

להבין מהו הביאור במהות איסור בהבגד.

והנה דבר ברור וגלוי הוא דהא דקי״ל בכל התורה כולה שיש איסורים 

על ידי תערובת וזה שונה זה ופועל לעשות המותר אסור וכו׳ הוא במקום 

דברים  ב׳  הם  כלאים  משא״כ  המותר  דבר  אם  האסור  דבר  שנתערב 

שהתם  וחלב  מבשר  ושאני  אסור  נעשה  וכשנתערבו  עצמן  בפני  המותרים 

כל  בעצם  דבר  איזה  ששנה  טעם  בנותן  ועכצ״ל  רחמנא  תלה  טעם  בנותן 

צמר  וכו׳  ואריג  טוע  אם  אפילו  בשטענז  משא״כ  מהתערבות.  ופרט  פרט 

שלישי  מין  במציאות  נעשה  ולא  עצמן  בפני  הצמר  נשארו  עדיין  ופשתים 

של שעטנז בפני עצמו שנתחדש על ידי תערבות צמר ופשתים.



פטקובץ עיונים ומחקרים

נמטי  בגדים  ועשאן  צמר  ע״ב  צג  דף  ב״ק  מגמ׳  ע״ז  להקשות  ואין 

ידי שוע  וכו׳ ע״כ שיש לדייק שכמ״כ בכלאים על  דהיינו שינוי דלא הדר 

יוצא מין חדש שענינו הוא כלאים משום שבודאי בעצם נשאר  וכו׳  וטווי 

ב׳  נתערב  שבו  בגד  ללבוש  תורה  דאסרה  צ״ל  אלא  במהותו.  חוט  כל 

מינים ושוע טווי ונוז וכן תפירה הם אופנים איך יכולים להיות נחשב כמו 

חל  פשתים  של  וחוט  צמר  של  חוט  שחבר  ובמקום  זה  עם  זה  שנתחברו 

העצם  על  חל  שעטנז  הדין  האם  להבין  וצריך  שטענז.  איסור  שם  עליהם 

זה ולפיכך אסור ללבוש כל  צמר ופשתים בהמקום שהם מחוברים זה עם 

שם  חלות  פועל  ופשתים  צמר  בו  שיש  בגד  שנעשה  זה  דלמא  או  הבגד. 

איסור שעטנז על כל הבגד מצד הלובש בלי נ״מ איפה הכלאים בהבגד.

ונראה שזה תלוי איך אנו מגדרים הבגד אם החוטים האם אנו אומרים 

כמו  נחשבים  בהבגד  וחוט  חוט  שכל  מפני  הבגד  כל  אחרי  הולכים  שאנו 

חוט  לומר שכל  יש  ולפ״ז  החוט שביניהם  ידי  על  לזה  זה  מחוברים  שהם 

עם  מחובר  בהבגד  חוט  שכל  נוקטים  אנו  אם  או  כלאים.  נעשה  בהבגד 

החוט שלפניו ולאחריו ותו לא ולפ״ז הדין שעטנז חל על הבגד בכלל ולא 

על הב׳ חוטים ולאחר זה שנעשה השטנז נאסר לבישת הבגד.

ויש לומר שהרמב״ם ס״ל כצד הא׳ שכל חוט בהבגד נחשב כמו שהוא 

ביחד אם כל חוט וחוט בהטלית ולפיכך אם יש בגד של משי ותפר חוט א׳ 

של צמר בצד זה וחוט א׳ של פשתים מצד שני׳ נאסר כל הבגד משום שכל 

הבגד נחשב כמו שהוא א׳. מאידך גיסא יש לבאר דעת הרא״ש שהביאור 

ותו לא  כדי לאסור הבגד  ביניהם  א׳  להיות חוט  זה הוא שצריך  בזה אצל 

יש  ואם  כמו שביארנו  ואחריו  אם החוט שלפני  הוא חבר  חוט  מפני שכל 

חובר  משי  החוט  משי  של  חוט  ובניהם  פשתן  של  וחוט  צמר  של  חוט 

הדין של  לבאר  יש  ולפ״ז  הבגד.  כל  על  איסור שעטנז  לחול  הב׳ החוטים 

לפי הרא״ש שאם חל  לזה  זה  דינים  הב׳  סותרים  אין  למה  וכו׳  מונח  חצי 

כדי  יכול לפסוק  כל הבגד אבל משי  נאסר  האיסור לבישת שעטנז במילא 

שלא יחול כל הדין לכתחילה.

והנה גרסינן התם יבמות דף ד ע״ב כתב ובגד כלאים שטענז לא יעלה 

הוה  וכו׳  צריכי  מצריך  הני  לאפנוי  ש״מ  לי  למה  שעטנז  תלבש  לא  עליך 

ללבישה  דומה  כסות  מוכרי  ואפילו  רחמנא  אסור  העלה  דרך  כל  אמינא 

שאית ביה הנאה וכו׳ אי כתב רחמנא לא תלבש סד״א דוקא לבישה דנפיש 

דילן  דבש״ס  וצ״ע  ע״כ.  יעלה  לא  רחמנא  כתב  לא  העלה  אבל  הנייתה 

כסות  מוכרי  שאפילו  סד״א  לחודיה  יעלה  לא  רחמנא  אמר  דאם  סברנין 



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן צ

לחודיה  יעלה  לא  רחמנא  אמר  דאם  סברנין  ובירושלמי  בהעלה  אסורים 

והצד  הקשר  מהו  וצ״ע  אסור  הוא  לאחוריו  קופה  ישפל  שאפילו  סד״א 

השוה ביניהם. ועוד צ״ע מהו הקשר בין ההיתר למוכרי כסות להאיסור של 

חצי מונח ע״ג קרקע.

והנה נחלקו הראשונים מהו ההיתר של מוכרי כסות דעת רש״י פסחים 

הר״ש  וכ״כ  ממש  בלבישה  דאיירי  הוא  ודמ״ו(  דכ״ט  )ושבת  ע״ב  כו  דף 

שמוכרי  ס״ל  בפסחים  ר״ח  גיסא  מאידך  ש״א  סי׳  יו״ד  והטור  בכלאים 

כסות מיירי שמנחים הבגדים על כפסיהם ולא שלובשים הבגדים ממש וכן 

הלכות  הב׳  בין  הסתירה  מתרץ  ולפ״ז  הרמב״ם  בדעת  קורקוס  הר״י  נקט 

המכס  את  לגבות  והאיסור  אסור  ולבישה  העלאה  על  הולך  כסות  שמוכרי 

הולך על לבישה ממש ונ״מ בין העלאה ללבישה שהעלה הוא דבר שאינו 

שהוא  מודים  עלמא  שלכולי  ראשיה  פסיק  הוא  לבישה  משא״כ  מתכוון 

הוא  מזה  היוצא  שלפ״ז  צ״ע  אך  וצדק.  הרמב״ם  לשון  דיוק  ויעויין  אסור 

על  להעלות  מותר  המכס  את  לגבות  אבל  ללבוש  אסורים  כסות  שמוכרי 

כתפו וא״כ לפליג וליתני בדידה ולמה שנה כב׳ דינים שונים.

גיה״נ  פי׳  וחולין  שרצים  שמונה  ס״פ  בשבת  הר״ן  מש״כ  ע״פ  ונראה 

מתכוון  שאינו  שכל  משום  בפסי״ר  מותר  כסות  דמוכרי  מתכוון  דאינו 

הר״ן  שמקור  וי״ל  לבישה  אלא  אסור  ואינו  כמשוי  נחשב  חימום  להנאת 

אבל  כן  לומר  ויש  והירושלמי.  הבבלי  של  סד״א  הב׳  של  מהדמיון  הוא 

בשינוי קצת בדעת הרמב״ם שבאמת אפי׳ להרמב״ם מוכרי כסות אסורים 

אסור  הוא  המכס  את  ולגבות  לחוד  בהעלה  הוא  וההיתר  ראשיה  בפסיק 

בכל מקום אפילו בהעלה. משום שכבר הזכרנו לעיל שעיקר החידוש של 

חצי מונח ע״ג קרקע הוא במה נחשב לבישה.

שטענז  של  בגד  לבישת  א׳  כלאים  באיסור  ענינים  ב׳  שיש  לומר  ויש 

הנאה  לא  יש  אם  או  לא  או  להנאה  כיון  אם  מוריד  ולא  מעלה  לא  ובזה 

שהוא  כמו  נחשב  שהעלה  רחמנא  רבה  ובזה  העלאה  ב׳  לא.  או  בפועל 

המכס  את  לגבות  אפילו  ואסור  ראשיה  פסיק  הר״ז  ולפ״ז  הבגד  כל  לובש 

שהוא  מזה  ממונו  להציל  מכוון  שהוא  מפני  חימום  להנאת  מכוון  שאינו 

לובש  שהוא  כמו  שנחשב  העלאה  של  הדין  חל  וממילא  בהבגד  מלובש 

כל הבגד. אך למוכרי כסות הוא נחשב כמשוי ובזה לא גזר רחמנא שהוא 

נחשב כמו שלבוש כל הבגד ובמילא להאיסר בפסיק ראשיה.

ויש לבאר הנ״מ בין מוכרי כסות למי שרוצה לגבות את המכס ע״פ מה 



צאקובץ עיונים ומחקרים

סי׳ ש״א סק״ז אלא ע״כ ס״ל לתנא דיש חילוק בדבר  יו״ד  שכתב הט״ז16 

דבמכס יש לו הנאה מן הלבישה דבלא הלבישה היה חייב ליתן את המכס 

מלבוש  לובש  שאר  כמו  זאת  הנאה  והוה  הכרח  לו  היא  דהלבישה  נמצא 

משא״כ  וכו׳  חמה  בביצה  ב׳  בסעי׳  למ״ש  ודומה  תורה  שאסרה  כלאים 

להקל  כן  עושה  שהוא  אלא  בזה  תלויה  המכירה  שאין  כסות  במוכרי 

במשאו כשהוא עליו או להרטת מדתו והיה אפשר לעשות בדבר אחר ע״כ 

אין הלבישה הכרחית לו וכו׳ עכ״ל. ובזה יובן שהשני פסקים של הרמב״ם 

אינם סותרים זה את זה.

שלמדנו  מפני  מונח  חצי  של  הדין  הרמב״ם  השמיט  אמאי  יובן  ובזה 

מלובש  שאינו  אע״פ  אסור  הוא  מהבגד  להנאה  כסות  המוכר  כיון  שאם 

וכו׳  משי  בגד  של  א׳  בצד  צמר  של  חוט  נתן  שאם  למדנו  וכן  הבגד  בכל 

והחידוש  אסור.  להיות  כא׳  נחשב  הבגד  שכל  מזה  והעולה  אסור  שהוא 

של התוספתא הוא המשמעות של הדין מכרי כסות לפי הרמב״ם. ובאמת 

משא״כ  לחייבו  להנאה  צריך  לא  בלבישה  הרמב״ם  שלפי  הוא  גלוי  דבר 

בהעלה.

בדעת  מחייבו  וע״ז  תנאי  אינו  אבל  אסור  מהבגד  שהנאה  וניחא 

לחייבו  כדי  להנאה  ראוי  להיות  שצריך  אלא  אינו  והנאה  ועצם  הרמב״ם 

הי״ד  פי״ג  אסורות  מאכלות  הל׳  המלך  ביד  וכמ״ש  נהנה  אינו  אם  אפילו 

ובשו״ת בית הלוי17 ח״א סימן א׳ ואילך. והיתר מוכרי כסות הוא על היסוד 

דעת  היטב  מיושב  ומכ״מ  להנאה מצד הלובש  לבישה שאינו שייך  שהוא 

זה  אין  הבגד  הנאת  על  איסור  שיש  שאע״פ  דכ״ט  שבת  מהגמ׳  הרמב״ם 

מתני׳  דפליגי  שמוכרח  דקי״ג  ב״ק  מגמ׳  להקשות  אין  וכן  האיסור  גוף 

הט״ז  למש״כ  הוא  כוונתו  ולכאורה  ג׳  סעי׳  י״ט  סי׳  או״ח  הרב  בשו״ע   ועיין  )16

ולא הבנתי אמאי לא כתבו כן בהגו״צ. ולהעיר שבהל׳ ציצית אין מקום לומר שדומה 

לביצה בחמה וכו׳ וכמ״ש הט״ז להביא ראי׳ לדבריו וחזינן לשיטתו שא״צ לראי׳ וי״ל 

שיש ללמוד מה נקרא לבישה מכלאים לציצית.

וז״ל דמה שלובשו הוא רק העלאה  יו״ד סימן צ״ד שכתב  עיו״ט   ועיין בשו״ת  )17

וקרינן  כלל  מתכווין  אינו  ולזה  ממנו  שמתחמם  מה  רק  האיסור  שרש  זה  ואין  בעלמא 

ליה דשא״מ דהא עצם האיסור הוא הנאת חימום ע״כ. ומבואר לדעת העיו״ט שהאיסור 

וצ״ע עמש״כ  ודלא כמ״ש שאר אחרונים.  כלאים הוא בדווקא ההנאה מלבישת הבגד 

העיו״ט שהוא דבר תמוה מאוד לומר שכל עצם האיסור כלאי בגדים הוא הנאת חימום 

ואם כל האיסור הוא הנאת חימום  )ר״ה דכ״ח(  ניתניו  ליהנות  והרי מצות לאו  מהבגד 

אמאי בעי ללמוד מקרא דעדל״ת להתיר סדין בציצית והרי אפי׳ בלאו הכי אינו עבור 

על האיסור.



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן צב

ואינו  היטב  יעוי״ש  בפסי״ר  שמואל  לדעת  אזיל  שם  שהגמ׳  לפי  אהדדי 

מוכרח לדעת הרמב״ם לומר כן ואכ״מ.

משי  או  עור  של  ציץ  כ׳  בהל׳  הרמב״ם  ממש״כ  ע״ז18  להקשות  ואין 

דאיסור  ביהודה  הנודע  מש״כ  על  כן  הקשה  ל״ב  סי׳  יו״ד  סופר  מכתב   בשו״ת  )18

שהוא  באופן  אינו  הציץ  לבישת  דגם  הוא  שם  ודעתו  עי״ש  הבגד  כל  על  הוא  כלאים 

)הי״ט( דכל בגד  זה  זה להלכה דלפני  בין  ולהעיר דא״כ מאי שנא  ראוי להנאה דוקא. 

מכלאים  נעשה  הבגד  ועצם  הנאה  דרך  אינו  הלבישה  דכל  להדיא  ומבואר  וכו׳  קטנים 

משא״כ בציץ של עור דאין עצם הבגד כלאים ומזה משמע שהרמב״ם נקט הלשון של 

עור ומשי דווקא ואם לאו היה אסור.

התכלת  פרק  במנחות  איתא  והכי  )ד״ד(  ליבמות  בחידושיו  הרשב״א  כתב  והנה 

צמר,  בשל  פוטרין  פשתים  ושל  לבן,  ואפילו  פשתן  בשל  פוטרין  צמר  וחוטי  )דל״ט( 

ודוקא לבן של צמר בשל פשתים ושל פשתים בדלית לי׳ מיני׳ ואי אפשר לקיים מצות 

ע״כ.  מינו  אלא  לו  מטילין  אין  הכנף  ממין  דאיכא  היכא  אבל  ל״ת  דחיית  בלא  ציצית 

והביא בשם גדולי המפרשים דזה איירי דלא כריש לקיש דאם יכול לקיים שניהם מוטב 

לבן של צמר  לו אלא  אין  כן אם  י״ל  נמי  לר״ל  והרשב״א דחה דאפילו  ד״כ(,  )יבמות 

והתוס׳ ס״ל שהוא מותר מטעם מיגו. וצ״ע אם יש בגד של פשתים, ומטעם עדל״ת נתן 

בה תכלת של צמר אמאי בעי למיגו או להיות אסור בכלל ליתן צמר להב׳ חוטים של 

־לבן והרי כבר נאסרה ומה לי אם הבגד אסור בב׳ חוטין או בד׳ חוטין. ועוד צ״ע דאפי

לו אם הב׳ חוטין לבן יהיו פשתים, עדיין יהי׳ החוטים כלאים כלפי התכלת ומה לי אם 

ובחידושי רבי שמואל רצה  נגד החוטים של תכלת.  או  נגד הבגד  הוא מוסיף בכלאים 

ליישב ע״פ מש״כ הגרע״א בגליון השו״ע או״ח סי׳ י״א יעוי״ש בכל דבריו אולם עיין 

פרמ״ג משב״ז סי׳ י״ח שחולק על הגרע״א וא״כ שוב צ״ע.

־ובפנימיות הענינים יש לומר דהנה ידוע מה שהביא כ״ק אדמו״ר כמה פעמים מרבי

נו בחיי )קדושים יט, יט( דטעם ויסוד איסור כלאים הוא דהמעמיד תולדות למטה מין 

כי הוא מערבב הכחות העליונים ומבטל אותן  גורם הפך השלום  זה  כשאינו מינו הרי 

ועוקר אותן ממנויים וכו׳ על כן נאסר לנו הכלאים כי הוא חבור שני קצוות שהם שני 

הפכים וכו׳ ע״כ.  ובעצם הענין דצמר ופשתים הם כנגד חסד וגבורה דצמר הוא חסד 

תרפא(,  ע׳  ח״ב  במדבר   – קרח  פ׳  התורה  )אור  צדק  הצמח  כתב  גבורה  הוא  ופשתים 

אדרבה  שהוא  נקא  כעמר  רישי׳  ושער  מבחי׳  שהוא  לבן  צמר  הוא  עמרא  תכלת  וז״ל 

אמיתית החסד רק שנצבע במין תכלת היינו ג״כ גבורות דאבא שהם גבורות ממותקות 

דענין התכלת הוא הגבורה.  וכן הוא מבואר בכמה מקומות  וכו׳ ע״כ.  ה׳ לחיים  יראת 

ביעור  בחי׳  הוא  ושתי  דאכיל  התכלת  וענין  וז״ל  תרס״א  בחודש  תקעו  בד״ה  וכמ״ש 

הרע בכדי שיתעלה הטוב שזה תכלית הכונה דין ומשפט ע״כ. וי״ל שבלי זה שבמקום 

מצוה אין לנו החסרון של תערובת ב׳ מינים ולהיפך זהו המעלה י״ל שאם יש לן בגד 

נעשה  הצבע  ידי  שעל  זה  הוא  תכלת  של  הענין  ועצם  גבורה  בחי׳  שהוא  פשתים  של 

־החוט של צמר שהוא אמיתת החסד, לענין של גבורה א״כ ביסוד הענין אין כאן תערו

בת של חסד וגבורה משום שבין זה וזה הם בחינת הגבורה. ולפ״ז אם מוסיף ב׳ חוטין 



צגקובץ עיונים ומחקרים

וכיוצא בהן שתלה בו חוטי צמר וחוטי פשתן מדולדלין על פני האדם כדי 

לפי  ע״כ.  בכך  חימום  דרך  שאין  כלאים  משום  בו  אין  הזבובים  להפריח 

שלא אמרינן שנאסר כל הבגד אלא במקום שהוא שייך ללבוש חצי האחר 

של הבגד ששם רבה רחמנא שאפילו אם אינו לובש בחלק של הבגד שיש 

האיסור  על  ועובר  הבגד  בכל  מלובש  כמו שהוא  נחשב  הכלאים ממש  בו 

של  האחר  בחצי  מלובש  להיות  שייך  שהוא  לומר  אפשר  אי  הכא  אבל 

בו  שאין  הבגד  חלק  בהעלת  נחשב  אינו  הנאתם  דרך  זו  שאין  מפני  הבגד 

כלאים כמו שלבש החלק שיש בו כלאים ובאמת זה נבנה מתוך הי״ט שכל 

בגדים קטנים כמו צלצולין קטנים מותרים וק״ל.

מן  פטורין  השיראין  נחמן  רב  אמר  ע״ב  לט  דף  מנחות  שבגמ׳  אכן 

חייבין  כולן  והסריקין  והכלך  השיראין  נחמן  לרב  רבא  איתיביה  הציצית 

אי  בהן  פוטרין  ופשתים  צמר  וכולן  סיפא  אימא  הכי  אי  מדרבנן  בציצית 

אמרת בשלמא דאורייתא היינו דמישתרו בהו כלאים אלא אי אמרת דרבנן 

היכי מישתרי בהו כלאים פרש״י קא ס״ד שני חוטין צמר ושני חוטין לבן 

של פשתים ע״כ.

ואם אנו נוקטים שהאיסור הוא רק על החלק של הבגד שיש בה כלאים 

וודאי שאינו מלובש בהציצית  זה  אינו מבון מהו האיסור בכלל אם  ממש 

ואפי׳  הבגד  כל  ללבוש  שאסור  ועכצ״ל  משי  של  בהטלית  אלא  עצמם 

וי״ל  לחלק,  יש  נמי  הנ״ל  בנידון  וא״כ  פשתים  או  צמר  של  שאינו  החלק 

שזוהי הטעם שהרמב״ם מבאר להדיא דשאני מפני שאין דרך הנאת חימום 

מצד  להם  דבעי  נחשב  ציצית  מצות  חיוב  שיש  שלאחר  להוסיף  ויש  בכך 

הבגד עצמה משא״כ לפרוח את הזבובים אינו צריך החוטים לעצם הבגד.

ע״א  ט  דף  ליישב שאלת התוס׳ בבא מציעא  יש  ולדרכינו בהירושלמי 

יחלוק  שלא  מנ״ל  קשה  קצת  כו׳  שחציה  טלית  הכי  תימא  לא  דאי  ד״ה 

רבי אבהו אף בזה ע״כ. ולפי שיטת רש״י )עיין מגיני שלמה כתובות דל״א וקצה״ח 

אם  בהגבהה  אלא  עצמו  בפני  יד  קנין  דכ״ו( שאין  קידושין  פרש״י  ועיין  רס״ח  סי׳ 

שרש״י  לומר  מוכרחים  כהגבהה,  נחשב  אינו  קרקע  גבי  על  מונח  הטלית 

ס״ל שאינו קונה אלא מה שבידו ממש בתורת חצר משום שחוץ מהגבהה 

יש עוד מקור לקנין יד בתור קנין חצר ויש לומר שקונה מה שבידו לחודיה 

ובזה  גבי קרקע.  קונה מה שעדיין מונח על  ואינו  וסי׳ רס״ח(  סי׳ קצ״ח  )נתיה״מ 

לבן של צמר זהו כלאים של חסד וגבורה ולזה צ״ל מיגו דיש לן היתר על התכלת הותר 

נמי הלבן ועוד זהו החידוש של ההיתר להב׳ חוטין של לבן מצמר בבגד של פשתים.



משמחת הנישואין של מנחם מענדל ומושקא שי' קפלן צד

יובן שאינו קשה שאלת התוס׳ לדעת רש״י והתוס׳ מקשים לשיטתם שיש 

החצי  קונה  אינו  דאמאי  הוא  השאלה  ועיקר  דכ״ט(.  ב״ק  תוס׳  )ועיין  יד  קנין 

שעל גבי קרקע מיגו שקנה החצי שגבה לדעת ר׳ אבהו.

אפילו  וז״ל  מכניסו  ד״ה  ע״א  צה  דף  זבחים  התוס׳  מש״כ  ע״פ  ונראה 

בגד  שאני  ביאה  שמה  במקצת  ביאה  )דל״ב(  הפסולין  כל  פרק  בריש  למ״ד 

הואיל ויכול לחותכו לא חשיב כאילו נכנס כולו ע״כ. ומשמע שזה שנטל 

דשאני  הבגד  כל  כנס  כאילו  נחשב  אינו  לרשותו  מהטלית  חלק  נכנס  או 

הר״ז  ולפ״ז  עצמו.  לפני  כבגד  ג׳  על  ג׳  של  חלק  כל  שנחשב  משום  בגד 

הבגד  כל  קנה  לא  אם  עצמה  בפני  הבגד  של  וחלק  חלק  כל  לקנות  בעי 

וכדקי״ל בגמ׳ ב״ב דף עה ע״ב שקנין צריך להיות בכל החפץ  בבת אחת 

כמבואר ברא״ש שם.

בקנין חלפין  ג׳  על  ג׳  ע״א שאם מסר  ז  דף  ב״מ  בגמ׳  דקי״ל  הן אמת 

קנה שאני התם שיש מסירה ודעת למסור משא״כ הכא זה שהטלית מונח 

הנ״ל  הירושלמי  ולפי  ע״א.  ח  דף  שם  כדמוכרח  הקנין  על  מונע  בקרקע 

י״ל שמזה שצריך ליה לרבוי מקרא לומר לך שהעלה של חצי הבגד נחשב 

לדייק  יש  קרקע  ע״ג  מונח  שעדיין  בהחצי  אפילו  הבגד  בכל  כלבישה 

על  מונח  שעדיין  ומה  כן  אמרנין  לא  כלאים  מהל׳  חוץ  מקומות  שבשאר 

קנין  דיני  ללמוד  יש  ושפיר  קנה,  לא  ולפיכך  בכלל  לו  שייך  אינו  הקרקע 

מדיני כלאים כדמוכרח מגמ׳ ב״מ דף ח ע״ב עי״ש.

****



 מוקדש 
לזכות חיזוק ההתקשרות

לכ״ק אדמו״ר




